


 

i | P a g e  
 

Jejak Agung Peradaban 
Islam: Sejarah, Budaya, 

dan Inovasi Global 
 

 

 

Penulis : 

Drs. ABD. RAHMAN, M.Si, M.Pd.  

Luthfiyah Mahrusah 

 

 

Editor: 

 

 

 

Penerbit IAIN Parepare Nusantara Press 

 

2025 



 

ii | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Jejak Agung Peradaban Islam: Sejarah, Budaya, dan 

Inovasi Global 

Penulis  

Drs. Abd. Rahman, M. Si., M. Pd.  

Luthfiyah Mahrusah 

 

Editor 

-- 

 

Desain Sampul 

…. 

 

Penata Letak  

Arfian Alinda Herman 

 

Copyright IPN Press,  

ISBN :  

133 hlm 14 cm x 21 cm 

                                                                                                                          

  Cetakan I, Agustus  2019 

     

                                       Cetakan II, (Edisi Revisi) 2025 

 

Diterbitkan oleh: 

IAIN Parepare Nusantara Press 

Jalan Amal Bakti No. 08 Soreang  

Kota Parepare, Sulawesi Selatan 91132 

 

Hak cipta dilindungi undang-undang  

Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan dengan 

apapun tanpa izin tertulis dari penerbit. 

Dicetak oleh IAIN Parepare Nusantara Press, Parepare. 

 

 



 

iii | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

PENGANTAR REKTOR 

Assalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh, 

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Allah Subhanahu wa 

Ta'ala, yang senantiasa melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya 

kepada kita semua. Selanjutnya, kami sampaikan salam dan terima 

kasih kepada para pembaca yang setia, serta kepada seluruh civitas 

akademika IAIN Parepare yang selalu berupaya untuk 

meningkatkan kualitas ilmu pengetahuan. 

Berkat usaha keras dan dedikasi tinggi, kini kami merasa 

bangga dan bahagia untuk memberikan apresiasi kepada penulis 

yang terpilih sebagai penerima bantuan Buku Ilmiah 2024. Buku 

Ilmiah ini bukan hanya menjadi suatu prestasi individu, tetapi juga 

menjadi cermin keberhasilan institusi dalam mendorong dan 

mengembangkan potensi akademis. 

Saya, selaku Rektor IAIN Parepare, mengucapkan selamat 

kepada penulis yang telah berhasil meraih dukungan ini. 

Keberhasilan ini adalah bukti nyata dari kerja keras, ketekunan, dan 

dedikasi Anda dalam mengeksplorasi ilmu pengetahuan. Semoga 

buku ilmiah yang dihasilkan dapat memberikan kontribusi positif 

bagi pengembangan keilmuan dan kehidupan masyarakat. 

Tak lupa, penghargaan setinggi-tingginya juga kami 

sampaikan kepada Dekan dan tim penilai yang telah menjalankan 

seleksi dengan adil dan transparan. Kepada semua pihak yang telah 

terlibat dalam penyelenggaraan program Buku Ilmiah 2025, terima 

kasih atas peran serta dan kerja kerasnya. 

Selamat membaca dan semoga buku ilmiah ini dapat menjadi 

sumber inspirasi serta pengetahuan yang berharga bagi kita semua. 

Wassalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh  



 

iv | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

PENGANTAR PENULIS 

Segala puji hanya bagi Allah Swt. yang telah 

menganugerahkan ilmu, inspirasi, dan kekuatan kepada umat 

manusia untuk membaca masa lalu, memahami masa kini, dan 

menyiapkan masa depan. Shalawat serta salam semoga tercurah 

kepada Nabi Muhammad SAW, pembawa risalah yang mengubah 

sejarah umat manusia dari kegelapan menuju peradaban bercahaya. 

Buku ini berjudul Jejak Agung Peradaban Islam: Sejarah, Budaya, 

dan Inovasi Global. Judul ini tidak dipilih secara kebetulan, melainkan 

lahir dari kesadaran bahwa peradaban Islam memiliki kontribusi 

besar terhadap perkembangan dunia, yang tidak berhenti pada masa 

lalu, tetapi terus bertransformasi hingga hari ini. Jejak peradaban 

Islam bukan sekadar fragmen sejarah, melainkan fondasi dan 

inspirasi bagi pembangunan masyarakat global yang adil, beradab, 

dan berkesadaran spiritual. 

Pada buku ini, pembaca diajak menyusuri perjalanan panjang 

peradaban Islam dari era kenabian, masa Khulafa’ al-Rasyidin, 

puncak kejayaan dinasti-dinasti Islam, hingga penyebaran Islam di 

Nusantara. Tidak hanya itu, buku ini juga membahas bagaimana 

kebudayaan Islam merespons tantangan zaman mulai dari 

kolonialisme, globalisasi, hingga transformasi digital dengan 

inovasi, kearifan, dan nilai-nilai universal. Pendekatan yang 

digunakan bersifat tematik dan historis, agar memudahkan pelajar, 

mahasiswa, dan pembaca umum memahami perkembangan Islam 

secara utuh dan kontekstual. 

Penulis menyadari bahwa buku ini belum sepenuhnya 

sempurna. Oleh karena itu, kritik dan saran dari para pembaca, 

guru, dosen, dan akademisi sangat diharapkan demi 

penyempurnaan pada edisi berikutnya. Semoga kehadiran buku ini 

memberikan manfaat, memperluas wawasan, dan menginspirasi 



 

v | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

generasi Muslim untuk terus merawat, menggali, dan 

mengembangkan peradaban Islam secara kreatif dan berkelanjutan. 

Parepare, 20 Juni 2025 

 

 

Penulis 



 

6 | P a g e  
 

DAFTAR ISI 
 
PENGANTAR REKTOR .......................................................................iii 

PENGANTAR PENULIS ......................................................................iv 

DAFTAR ISI ............................................................................................ 6 

BAB I ....................................................................................................... 1 

KONSEP DASAR SEJARAH, BUDAYA, DAN PERADABAN........... 1 

A. Pengertian Sejarah, Budaya, dan Peradaban ........................... 1 

B. Perbedaan dan Hubungan antara Budaya dan Peradaban ..... 4 

C. Sumber-Sumber Sejarah Islam .................................................. 8 

BAB II .................................................................................................... 20 

KEBUDAYAAN ISLAM MASA NABI MUHAMMAD SAW ........... 20 

A. Kondisi Jazirah Arab Pra-Islam .............................................. 20 

B. Misi Kenabian dan Transformasi Sosial-Budaya ................... 28 

C. Pembentukan Masyarakat Madani di Madinah .................... 32 

D. Tradisi, Hukum, dan Etika Islam Awal.................................. 34 

E. Warisan Budaya Islam di Era Kenabian ................................. 44 

BAB III ................................................................................................... 50 

KEBUDAYAAN ISLAM MASA KHULAFAUR RASYIDIN ............. 50 

A. Perluasan Wilayah dan Dinamika Sosial-Budaya ................. 51 

B. Administrasi dan Sistem Pemerintahan ................................. 55 

C. Perkembangan Ilmu dan Pendidikan ..................................... 57 

D. Toleransi Antarumat Beragama .............................................. 62 

E. Sumbangan Khulafa’ al-Rasyidin bagi Peradaban ................ 63 

BAB IV................................................................................................... 67 



 

7 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

PERKEMBANGAN KEBUDAYAAN ISLAM MASA DINASTI 

(UMAYYAH, ABBASIYAH, FATIMIYAH, DLL) .............................. 67 

A. Dinasti Umayyah dan Sentralisasi Budaya ............................ 67 

B. Masa Keemasan Ilmu Pengetahuan di Era Abbasiyah.......... 69 

C. Seni Arsitektur dan Sastra Islam............................................. 73 

D. Interaksi Budaya Islam dan Non-Islam .................................. 77 

E. Kebudayaan di Dunia Islam Barat (Andalusia, Afrika Utara)

 80 

BAB V .................................................................................................... 89 

KEBUDAYAAN ISLAM DI NUSANTARA ....................................... 89 

A. Proses Masuknya Islam ke Indonesia..................................... 89 

B. Akulturasi Islam dan Budaya Lokal ....................................... 92 

C. Kerajaan-Kerajaan Islam dan Warisan Budaya ..................... 95 

D. Peran Ulama dan Pesantren dalam Kebudayaan ................ 108 

E. Seni, Arsitektur, dan Tradisi Islam di Nusantara ................ 113 

BAB VI................................................................................................. 119 

KEBANGKITAN ISLAM DAN TANTANGAN MODERNITAS.... 119 

A. Penjajahan dan Gerakan Kebangkitan Islam ....................... 119 

B. Reformasi dan Modernisasi Dunia Islam ............................. 129 

C. Tantangan Globalisasi dan Budaya Populer ........................ 131 

D. Peran Lembaga Islam di Era Modern ................................... 137 

E. Digitalisasi dan Transformasi Budaya Islam ....................... 141 

BAB VII ............................................................................................... 148 

ISLAM DAN DIALOG PERADABAN KONTEMPORER ............... 148 

A. Islam dalam Peta Peradaban Global ..................................... 148 

B. Islam dan Isu-Isu Global (HAM, Lingkungan, Gender) ..... 154 



 

8 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

C. Peran Muslim dalam Dialog Antarperadaban ..................... 156 

D. Islam dan Inovasi Budaya di Era Digital.............................. 159 

E. Masa Depan Kebudayaan Islam ........................................... 162 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................... 166 

BIOGRAFI PENULIS.......................................................................... 176 

SINOPSIS ............................................................................................ 178 

 

 



 

1 | P a g e  
 

 

BAB I 
KONSEP DASAR SEJARAH, BUDAYA, 

DAN PERADABAN 

A. Pengertian Sejarah, Budaya, dan Peradaban 

Kata sejarah dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa Arab 

"tarikh" (تاريخ) yang berarti waktu, penanggalan, atau catatan 

peristiwa yang terjadi di masa lalu. Dalam istilah Arab klasik, tarikh 

digunakan untuk merujuk pada penentuan waktu atau penanggalan 

suatu kejadian, yang kemudian berkembang menjadi istilah untuk 

penulisan atau pencatatan kejadian historis. Dalam bahasa Inggris, 

istilah history berasal dari bahasa Yunani historia, yang berarti 

“penyelidikan” atau “pengetahuan yang diperoleh melalui 

penyelidikan.”1 Dari sini tampak bahwa sejarah tidak hanya sekadar 

cerita masa lalu, tetapi merupakan hasil penalaran dan rekonstruksi 

ilmiah atas peristiwa-peristiwa tersebut.  

Sejarah adalah ilmu yang mempelajari peristiwa-peristiwa 

masa lalu umat manusia dengan tujuan memahami dan menjelaskan 

dinamika kehidupan serta perubahan sosial, budaya, politik, 

ekonomi, dan agama dari waktu ke waktu. Dalam konteks Islam, 

sejarah tidak hanya dilihat sebagai catatan kronologis, tetapi juga 

sebagai media untuk mengenal sunnatullah (hukum-hukum Allah 

dalam sejarah), mengambil pelajaran, dan memperkuat identitas 

keislaman.2 Sejarah menjadi cermin bagi umat Islam untuk menilai 

                                                             
1 Sri Haryanto, “Pendekatan Historis Dalam Studi Islam,” Manarul Qur’an: Jurnal 

Ilmiah Studi Islam 17, no. 1 (2017): 127–35. 
2 Sutiman Sutiman et al., “Industry and Education Practitioners’ Perceptions 

Regarding the Implementation of Work-Based Learning through Industrial Internship 
(WBL-II),” International Journal of Information and Education Technology 12, no. 10 (2022): 
1090–97. 



 

2 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

masa lalu, mengevaluasi masa kini, dan merancang masa depan 

yang lebih baik. 

Sejarah sebagai disiplin ilmu tidak hanya dipahami sebagai 

narasi masa lalu, tetapi telah berkembang menjadi bidang studi yang 

memiliki kerangka teoritis, metodologi ilmiah, dan pendekatan 

multidisipliner. Para ahli dari berbagai zaman dan latar belakang 

budaya telah memberikan kontribusi penting dalam merumuskan 

pengertian dan fungsi sejarah. Dalam konteks ini, sejarah dipandang 

tidak hanya sebagai pengumpulan fakta dan kronologi peristiwa, 

tetapi juga sebagai upaya memahami dinamika manusia, struktur 

sosial, serta motivasi di balik setiap tindakan yang tercatat dalam 

perjalanan waktu. Sejarah adalah hasil dari tafsir, analisis, dan 

refleksi terhadap masa lalu yang terus menerus diperbarui dan 

dikontekstualisasi oleh generasi berikutnya. 

Beberapa tokoh penting dari dunia Islam maupun Barat 

memiliki pandangan yang khas mengenai apa itu sejarah dan 

bagaimana sejarah seharusnya ditulis serta dipahami. Berikut adalah 

pandangan dari tiga tokoh berpengaruh: 

1. Ibn Khaldun (1332–1406) 

Sebagai salah satu pelopor sosiologi dan filsafat sejarah dalam 

dunia Islam, Ibn Khaldun dalam karya monumentalnya 

Muqaddimah memberikan definisi sejarah yang jauh melampaui 

narasi kronologis semata. Menurutnya: 

“Sejarah adalah berita tentang masyarakat manusia dan peradaban 
dunia serta tentang perubahan-perubahan yang terjadi pada watak 
bangsa dan masyarakat.” 

Bagi Ibn Khaldun, sejarah harus dikaji tidak hanya sebagai 

catatan peristiwa, tetapi juga sebagai kajian mendalam terhadap 

struktur sosial, kondisi ekonomi, kekuasaan politik, serta dinamika 

psikologi kolektif suatu bangsa. Konsep asabiyah (solidaritas sosial) 

sebagai elemen kunci dalam memahami naik-turunnya peradaban. 

Selain itu, Ibn Khaldun mengkritik keras penulisan sejarah yang 

tidak berdasarkan verifikasi dan rasionalitas. Sangat penting 



 

3 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

pendekatan ilmiah dan kritis agar sejarah tidak hanya menjadi kisah 

hiburan, tetapi sarana pendidikan dan pembangunan peradaban. 

2. Kuntowijoyo (1943–2005) 

Sebagai pemikir Islam dan sejarawan Indonesia kontemporer, 

Kuntowijoyo menyuarakan pentingnya melihat sejarah sebagai ilmu, 

bukan hanya sebagai cerita. Kuntowijoyo pernah menyatakan 

bahwa: 

“Sejarah sebagai ilmu adalah pengetahuan tentang manusia dalam 
dimensi waktu.” 

Menurutnya, sejarah tidak berhenti pada pengumpulan fakta, 

tetapi harus dilihat sebagai struktur dan proses. Selain itu ada dua 

dimensi penting dalam sejarah: 

a. History as story: sejarah sebagai kisah atau narasi peristiwa. 

b. History as science: sejarah sebagai ilmu yang menjelaskan 

hubungan sebab-akibat serta struktur di balik peristiwa.3 

Sehingga, dalam pendekatan ini, Kuntowijoyo mendorong 

agar sejarah dipelajari dengan metode ilmiah, logika sosial, dan 

analisis mendalam, serta tidak hanya bersifat naratif. Hal ini juga 

menjadi dasar untuk membentuk kesadaran sejarah yang kritis dan 

kontekstual, khususnya dalam masyarakat Muslim Indonesia. 

3. R.G. Collingwood (1889–1943) 

Seorang filsuf sejarah asal Inggris, R.G. Collingwood 

memandang sejarah sebagai proses intelektual yang sangat dalam. 

R.G. Collingwood mengemukakan bahwa: 

“Sejarah adalah proses berpikir ulang oleh sejarawan tentang apa 

yang telah dipikirkan oleh tokoh sejarah.” 

Bagi Collingwood, tugas sejarawan bukan hanya mencatat apa 

yang dilakukan seseorang, tetapi juga memahami mengapa 

seseorang melakukan hal tersebut yakni menelusuri motivasi, 

                                                             
3 Shahrough Akhavi, “Islam and the West in World History,” Third World Quarterly 24, 
no. 3 (2003): 545–62. 



 

4 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

keyakinan, dan konteks intelektual di balik tindakan sejarah.4 

Dengan kata lain, sejarah adalah proses rekonstruksi pemikiran, 

bukan sekadar laporan kejadian.  

B. Perbedaan dan Hubungan antara Budaya dan Peradaban 

1. Perbedaan antara Budaya dan Peradaban 

Pada wacana ilmu sosial dan sejarah, istilah budaya dan 

peradaban sering digunakan secara bersamaan, bahkan saling 

tumpang tindih. Namun, secara konseptual, keduanya memiliki 

cakupan dan makna yang berbeda. 

a) Ruang Lingkup 

Budaya (culture) merupakan hasil cipta, rasa, dan 

karsa manusia yang terbentuk melalui proses interaksi sosial 

dalam suatu komunitas tertentu. Budaya mencakup 

kebiasaan sehari-hari, nilai-nilai moral, norma sosial, bahasa, 

adat istiadat, kesenian, dan simbol-simbol yang dimaknai 

secara kolektif oleh anggota masyarakat. Karena 

dipengaruhi oleh pengalaman historis dan kondisi geografis 

yang khas, budaya memiliki karakter lokal yang berbeda-

beda. Setiap suku, bangsa, atau kelompok sosial dapat 

memiliki budaya yang unik dan membedakannya dari 

kelompok lain. 

Peradaban (civilization) dipahami sebagai bentuk 

kemajuan suatu masyarakat dalam berbagai aspek 

kehidupan, seperti ilmu pengetahuan, teknologi, politik, 

ekonomi, hukum, filsafat, dan kesenian.5 Peradaban 

merupakan hasil dari perkembangan budaya yang telah 

mencapai tingkat tinggi dan kompleks. Tidak terbatas pada 

satu wilayah atau komunitas, peradaban sering kali 

melintasi batas-batas geografis dan etnis. Hal ini disebabkan 

                                                             
4 Francis Robinson, The Cambridge Illustrated History of the Islamic World (Cambridge 

University Press, 1996). 
5 Kenneth V Lottick, “Some Distinctions between Culture and Civilization as 
Displayed in Sociological Literature,” Social Forces, 1950, 240–50. 



 

5 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

oleh adanya proses akulturasi, pertukaran ilmu 

pengetahuan, serta integrasi nilai-nilai budaya dari berbagai 

masyarakat yang berbeda. 

Transformasi budaya menjadi peradaban terjadi 

ketika masyarakat berhasil membangun sistem yang 

terorganisasi dengan baik dan berpengaruh secara luas. 

Peradaban mengindikasikan adanya akumulasi nilai, sistem, 

dan karya yang mampu menjawab kebutuhan umat 

manusia secara berkelanjutan. Dalam konteks sejarah Islam, 

transformasi ini terlihat dalam perubahan budaya 

masyarakat Arab pra-Islam menjadi peradaban Islam yang 

kosmopolit. Peradaban Islam kemudian berkembang 

melalui interaksi dengan unsur-unsur peradaban lain seperti 

Persia, Romawi, Yunani, dan India, hingga membentuk 

jaringan peradaban yang luas dan berpengaruh di berbagai 

belahan dunia. 

b) Isi dan Substansi 

Budaya mencakup berbagai aspek pola hidup sehari-

hari yang diwariskan dan dipraktikkan oleh suatu 

masyarakat secara turun-temurun. Unsur-unsur budaya 

meliputi bahasa yang digunakan dalam komunikasi, cara 

berpakaian, adat istiadat, sistem kepercayaan dan 

keagamaan, kesenian tradisional, makanan khas, serta 

sistem nilai yang dijadikan pedoman dalam bertingkah laku. 

Budaya bersifat simbolik karena banyak mengandung 

makna yang tidak selalu tersurat, dan bersifat ekspresif 

karena menjadi sarana ekspresi identitas, emosi, dan 

pemikiran masyarakat. Keberadaan budaya mencerminkan 

identitas kelompok tertentu dan memperlihatkan dinamika 

hubungan sosial yang terus berkembang sesuai konteks 

zaman. 

Sementara itu, peradaban merupakan hasil akumulasi 

dari berbagai pencapaian kolektif umat manusia yang telah 



 

6 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

mencapai tingkat perkembangan tinggi dalam tatanan 

kehidupan.6 Cakupan peradaban mencakup bidang ilmu 

pengetahuan yang sistematis, filsafat yang mendalam, 

struktur politik yang stabil, sistem ekonomi yang kompleks, 

teknologi yang berkembang pesat, serta karya-karya besar 

dalam bidang sastra dan arsitektur. Peradaban ditandai oleh 

keteraturan sosial dan kemajuan yang mampu menopang 

kehidupan masyarakat secara berkelanjutan. Sebuah 

peradaban juga biasanya memiliki pengaruh lintas budaya 

dan mampu menjadi pusat perkembangan pemikiran, seni, 

dan sistem sosial dalam skala regional hingga global. 

c) Kedalaman dan Kompleksitas 

Budaya memiliki kedalaman yang khas dan dapat 

bertahan dalam kelompok sosial yang terbatas tanpa perlu 

mengalami perluasan ke luar komunitas asalnya. Budaya 

suatu suku atau kelompok etnis, seperti budaya Dayak di 

Kalimantan atau budaya Madura di Jawa Timur, 

menunjukkan identitas yang kuat meskipun tidak menyebar 

secara luas. Keunikan dalam bahasa, ritual, pakaian adat, 

seni pertunjukan, serta nilai-nilai lokal menjadi ciri pembeda 

yang diwariskan secara turun-temurun. Ketahanan budaya 

semacam ini memperlihatkan bahwa eksistensi budaya tidak 

selalu bergantung pada jangkauan geografis, melainkan 

pada kedalaman makna dan keberlanjutan praktik sosial di 

dalam komunitas tersebut. 

Sebaliknya, peradaban menunjukkan kompleksitas 

yang lebih tinggi karena merupakan hasil akumulasi dari 

berbagai unsur budaya yang terintegrasi secara luas dan 

berlangsung dalam kurun waktu yang panjang. 

Perkembangan peradaban sering kali dipengaruhi oleh 

                                                             
6 Thorsten Botz-Bornstein, “What Is the Difference between Culture and Civilization?: 
Two Hundred Fifty Years of Confusion,” Comparative Civilizations Review 66, no. 66 
(2012): 4. 



 

7 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

interaksi antarbangsa, baik melalui jalur perdagangan, 

migrasi, ekspansi kekuasaan, maupun pertukaran ilmu 

pengetahuan. Peradaban Islam, sebagai contoh, merupakan 

hasil kontribusi dari berbagai unsur budaya dan pemikiran 

yang berasal dari wilayah Persia, Romawi Timur 

(Bizantium), India, hingga budaya-budaya lokal yang 

berkembang di kawasan Timur Tengah, Afrika Utara, dan 

Asia Selatan. Proses asimilasi ini melahirkan struktur sosial 

yang maju, sistem ilmu pengetahuan yang mapan, serta 

warisan intelektual dan arsitektural yang menjadi ciri khas 

peradaban besar. 

2. Hubungan antara Budaya dan Peradaban 

Meskipun berbeda dalam cakupan dan skala, budaya dan 

peradaban memiliki hubungan yang erat dan saling bergantung. 

Budaya adalah pondasi dasar dan pembentuk awal dari peradaban. 

Tanpa budaya, peradaban tidak akan memiliki akar nilai, karakter, 

maupun identitas. Peradaban tumbuh dari konsistensi dan 

perkembangan budaya, terutama ketika budaya mampu merespons 

tantangan zaman melalui inovasi, adaptasi, dan pengembangan 

nilai-nilai luhur. Ketika budaya berkembang secara kolektif dan 

melintasi batas-batas lokal, membentuk peradaban yang besar dan 

berpengaruh. 

Perkembangan peradaban Islam merupakan contoh nyata 

hubungan erat antara budaya dan peradaban. Islam hadir tidak 

dalam ruang hampa, tetapi menyerap, menyaring, dan membimbing 

budaya-budaya lokal menuju nilai-nilai tauhid dan kemanusiaan. 

Nilai-nilai seperti keadilan, ilmu, kebersihan, musyawarah, dan 

kasih sayang menjadi ruh budaya Islam, yang kemudian melahirkan 

peradaban besar di bawah Dinasti Umayyah, Abbasiyah, Andalusia, 

hingga Ottoman. Contoh Hubungan antara Budaya dan Peradaban 

dalam Islam: 



 

8 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

1. Di wilayah Persia, budaya lokal yang kuat dalam sastra dan seni 

diterima dan diislamkan, menghasilkan peradaban Islam-Persia 

yang kaya akan puisi, filsafat, dan mistisisme. 

2. Di Nusantara, budaya maritim, gotong royong, dan kearifan 

lokal digabungkan dengan nilai Islam, melahirkan bentuk 

peradaban Islam yang unik seperti sistem pesantren, kesultanan 

Islam, dan tradisi keislaman yang damai.7 

Maka, hubungan antara budaya dan peradaban dalam Islam 

tidak bersifat subordinatif, di mana yang satu mendominasi atau 

menghapus yang lain. Sebaliknya, hubungan tersebut bersifat 

dialektis dan integratif, yaitu dinamis dan saling memperkaya. 

Budaya memberikan dasar-dasar sosial dan ekspresi lokal yang 

memungkinkan Islam dapat diterima dengan baik, sementara nilai-

nilai Islam memberikan arahan moral dan transendensi spiritual 

yang memandu perkembangan budaya ke arah peradaban yang 

lebih mulia dan beradab. Interaksi inilah yang membuat peradaban 

Islam mampu beradaptasi dengan berbagai konteks budaya tanpa 

kehilangan esensi dari inti ajarannya. 

C. Sumber-Sumber Sejarah Islam 

Pelajaran sejarah kebudayaan Islam bergantung pada berbagai 

jenis sumber yang dapat dipercaya dan digunakan sebagai dasar 

penulisan ilmiah. Sumber-sumber sejarah dikelompokkan ke dalam 

dua kategori utama, yaitu sumber primer dan sumber sekunder. 

Pemahaman yang baik terhadap kedua jenis sumber ini sangat 

penting agar kajian sejarah tidak bersifat spekulatif, tetapi obyektif 

dan berdasarkan data yang dapat diverifikasi. 

1. Sumber Primer 

Sumber primer merupakan dokumen, teks, atau peninggalan 

otentik yang berasal langsung dari masa lampau dan memiliki 

hubungan yang dekat secara kronologis maupun kontekstual 

                                                             
7 Beatrix Heintze, “The Extraordinary Journey of the Jaga Through the Centuries: 
Critical Approaches to Precolonial Angolan Historical Sources,” History in Africa 34 
(May 9, 2007): 67–101, https://doi.org/10.1353/hia.2007.0005. 



 

9 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dengan peristiwa sejarah yang sedang dikaji. Dalam studi sejarah 

kebudayaan Islam, sumber primer memiliki nilai otoritatif yang 

tinggi karena berasal dari masa pembentukan ajaran dan institusi 

Islam, serta mencerminkan realitas sosial, politik, dan budaya umat 

Islam pada masa awal. 

a) Al-Qur’an 

1) Al-Qur’an adalah kitab suci umat Islam yang 

diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW sebagai 

petunjuk hidup bagi seluruh manusia. 

2) Meskipun fungsi utamanya adalah sebagai kitab 

petunjuk (hudā), Al-Qur’an juga berisi banyak narasi 

historis yang relevan untuk kajian sejarah. 

3) Al-Qur’an mencatat berbagai peristiwa penting yang 

terjadi pada umat terdahulu, seperti kisah Nabi Nuh, 

Ibrahim, Musa, Yusuf, dan Isa, beserta umat-umat yang 

menerima atau menolak risalah ilahi.8 

4) Selain itu, Al-Qur’an merekam dinamika sosial dan 

politik masyarakat Arab, baik sebelum maupun sesudah 

kedatangan Islam. Hal ini dapat dilihat dalam ayat-ayat 

yang membahas sistem perdagangan, struktur 

masyarakat, peperangan, hukum keluarga, hingga relasi 

antar suku. 

5) Walaupun Al-Qur’an tidak disusun dalam format 

kronologis sebagaimana buku sejarah modern, kitab ini 

tetap menjadi sumber historis yang penting karena 

mengandung narasi dan nilai-nilai yang membentuk 

fondasi budaya dan peradaban Islam. 

b) Hadis Nabi 

                                                             
8 Matthias Kipping, R Daniel Wadhwani, and Marcelo Bucheli, “Analyzing and 

Interpreting Historical Sources: A Basic Methodology,” Organizations in Time: History, 
Theory, Methods, 2014, 305–29. 



 

10 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

1) Hadis merupakan kumpulan riwayat yang mencatat 

perkataan (qaul), perbuatan (fi‘l), dan persetujuan (taqrir) 

Nabi Muhammad SAW. 

2) Hadis menjadi sumber primer yang sangat berharga 

dalam memahami praktik kehidupan Nabi serta 

bagaimana Islam diterapkan dalam konteks sosial 

masyarakat awal Islam. 

3) Koleksi hadis-hadis tersebut dihimpun dalam berbagai 

kitab oleh para ahli hadis, seperti Sahih al-Bukhari, 

Sahih Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan Tirmidzi, 

Sunan An-Nasa’i, dan Sunan Ibn Majah. 

4) Melalui hadis, para peneliti sejarah dapat menelusuri 

informasi tentang sistem pemerintahan Nabi, struktur 

masyarakat Madinah, strategi dakwah Islam, 

mekanisme penegakan hukum, peran perempuan dalam 

masyarakat, hingga relasi antar umat beragama. 

5) Hadis juga melengkapi dan menjelaskan konteks dari 

ayat-ayat Al-Qur’an yang bersifat global, sehingga 

memberikan gambaran konkret tentang kehidupan 

masyarakat Islam awal.9 

6) Dokumen Sejarah Resmi, Selain Al-Qur’an dan hadis, 

terdapat pula dokumen-dokumen sejarah yang ditulis 

atau diotorisasi pada masa Rasulullah SAW dan para 

khalifah sesudahnya. 

7) Salah satu yang paling terkenal adalah Piagam Madinah 

(Mitsaq al-Madinah), yaitu sebuah dokumen sosial-

politik yang disusun oleh Nabi Muhammad SAW 

setelah hijrah ke Madinah. Piagam ini menjadi dasar 

konstitusional bagi masyarakat plural yang terdiri dari 

Muslim, Yahudi, dan suku-suku Arab lain di Madinah. 

                                                             
9 Jack Goodwin and Lawrence J. Paszek, “United States Air Force History: A Guide 

to Documentary Sources,” Technology and Culture 15, no. 4 (October 1974): 675, 
https://doi.org/10.2307/3102271. 



 

11 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

8) Surat-surat resmi Nabi Muhammad kepada penguasa 

dunia, seperti Kaisar Heraklius (Romawi Timur), Kisra 

Persia, Raja Najasyi (Abyssinia), dan lainnya, juga 

menjadi bukti nyata hubungan diplomatik Islam dengan 

dunia luar. Surat-surat ini menunjukkan keberanian 

diplomasi dan misi dakwah Islam pada masa itu. 

9) Selain itu, terdapat perjanjian-perjanjian politik seperti 

Perjanjian Hudaibiyah, yang menjadi titik balik strategis 

dalam perkembangan dakwah Islam. 

10) Dokumen-dokumen administratif lainnya, termasuk 

catatan tentang zakat, jizyah, distribusi ghanimah (harta 

rampasan perang), serta sistem pengangkatan pejabat 

negara, juga menjadi sumber historis yang penting 

dalam memahami sistem sosial dan pemerintahan Islam 

awal. 

11) Pada masa Khulafaur Rasyidin, dokumen-dokumen ini 

semakin berkembang menjadi sistem administrasi 

formal yang terdokumentasi dengan baik, seperti sistem 

diwan (departemen administrasi) pada masa Khalifah 

Umar bin Khattab. 

2. Sumber Sekunder 

Bersumber dari sumber sekunder adalah hasil penafsiran, 

penulisan ulang, atau kajian yang disusun oleh pihak lain yang tidak 

secara langsung mengalami atau menyaksikan peristiwa sejarah 

yang dikaji. Dalam kajian sejarah kebudayaan Islam, sumber 

sekunder berperan penting dalam memperluas pemahaman 

terhadap data primer dan menyajikan analisis, sintesis, dan 

interpretasi yang kritis dari berbagai perspektif. Meski bukan saksi 

langsung, sumber sekunder tetap memiliki nilai akademis yang 

tinggi, apalagi jika disusun dengan metodologi ilmiah yang kuat. 

a) Kitab-Kitab Tarikh (Sejarah) dan Sirah (Biografi Nabi) 

Kitab-kitab tarikh (sejarah) dan sirah (biografi Nabi 

Muhammad SAW) merupakan bagian penting dari sumber 



 

12 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

sekunder dalam studi sejarah kebudayaan Islam. Karya-

karya ini ditulis oleh para ulama dan sejarawan Muslim 

klasik yang hidup beberapa generasi setelah wafatnya Nabi 

Muhammad SAW, umumnya pada abad ke-2 hingga ke-8 

Hijriah.10 Para penulisnya menggunakan berbagai sumber 

primer, seperti hadis, riwayat para sahabat dan tabi'in, 

dokumen resmi, serta tradisi lisan yang beredar luas di 

tengah masyarakat Muslim. 

Pada kitab ini, tidak hanya menyajikan kronologi 

peristiwa sejarah, tetapi juga merekam dinamika sosial, 

budaya, politik, dan spiritual yang berkembang di dunia 

Islam sejak masa kenabian hingga masa kekhalifahan dan 

dinasti Islam berikutnya. Pendekatan yang digunakan 

bersifat naratif dan deskriptif, namun tetap mencerminkan 

semangat ilmiah dan ketelitian dalam menyeleksi riwayat 

yang shahih. Beberapa karya bahkan menjadi dasar utama 

dalam disiplin ilmu sejarah Islam dan digunakan secara luas 

dalam pendidikan Islam hingga saat ini. 

Beberapa contoh karya penting dalam kategori ini 

antara lain: 

1) Tarikh al-Tabari 

Ditulis oleh Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir al-

Tabari (w. 923 M), karya ini berjudul lengkap Tarikh al-

Rusul wa al-Muluk (Sejarah Para Rasul dan Raja). Al-

Tabari menyusun sejarah dunia Islam sejak zaman Nabi 

Adam hingga abad ke-10 Masehi. Kelebihan karya ini 

adalah pendekatan kronologisnya yang rinci serta 

penyajian berbagai versi riwayat yang sering kali 

disertai sanad. Kitab ini menjadi salah satu referensi 

paling otoritatif dalam kajian sejarah awal Islam, 

                                                             
10 Suleyman Sertkaya, “A Critical and Historical Overview of the Sīrah Genre from the 
Classical to the Modern Period,” Religions 13, no. 3 (February 24, 2022): 196, 
https://doi.org/10.3390/rel13030196. 



 

13 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

termasuk masa kenabian, Khulafaur Rasyidin, dan era 

Umayyah serta Abbasiyah. 

2) Sirah Ibn Ishaq 

Ditulis oleh Muhammad ibn Ishaq (w. 767 M), ini 

adalah karya sirah pertama yang terdokumentasi secara 

sistematis. Sayangnya, versi asli tidak sampai utuh ke 

generasi berikutnya. Namun, kemudian disusun ulang 

dan disaring oleh Ibn Hisyam (w. 833 M) menjadi Sirah 

Nabawiyyah Ibn Hisyam. Karya yang sangat penting 

karena menyajikan biografi Nabi Muhammad SAW 

secara naratif, mulai dari kelahiran, masa kecil, 

perjalanan dakwah, hingga wafatnya. Karyanya menjadi 

rujukan utama dalam studi kehidupan Nabi 

Muhammad SAW dan dijadikan sumber pokok dalam 

berbagai kurikulum pendidikan Islam. 

3) Al-Bidayah wa al-Nihayah 

Karya monumental Ibn Kathir (w. 1373 M), 

seorang ulama dan sejarawan besar dari Damaskus. 

Kitab ini mencakup sejarah dunia sejak penciptaan Nabi 

Adam hingga peristiwa kiamat, dengan fokus utama 

pada sejarah Islam. Selain menyajikan sejarah para nabi 

dan umat terdahulu, Ibn Kathir menyoroti 

perkembangan umat Islam, peristiwa politik, serta 

tokoh-tokoh penting dalam peradaban Islam.11 

Kelebihan kitabnya adalah integrasi antara narasi 

sejarah dan perspektif keagamaan yang seimbang, serta 

penggunaan sumber hadis dan tafsir secara luas. 

Kitab-kitab ini menjadi fondasi bagi pemahaman 

sejarah Islam klasik, dan hingga kini dijadikan sebagai 

rujukan utama dalam studi sirah nabawiyah, fiqh 

sejarah, dan pembentukan identitas peradaban Islam. 

                                                             
11 Ismail Lala, “Ibn ‘Arabī and the Spiritual Sīrah of Prophet Muḥammad,” Religions 
14, no. 6 (June 19, 2023): 804, https://doi.org/10.3390/rel14060804. 



 

14 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Keberadaan beberapa karya-karya menunjukkan betapa 

seriusnya perhatian para ulama terdahulu dalam 

mendokumentasikan perjalanan umat Islam dengan 

pendekatan ilmiah yang mendalam dan bertanggung 

jawab, 

b) Catatan Perjalanan (Rihlah) 

Catatan perjalanan atau rihlah merupakan jenis 

sumber sekunder yang sangat penting dalam studi sejarah 

kebudayaan Islam. Rihlah merujuk pada laporan atau 

dokumentasi perjalanan yang ditulis oleh para pelancong 

Muslim yang melakukan perjalanan ke berbagai wilayah, 

baik di dalam dunia Islam maupun di luar kawasan 

mayoritas Muslim. Tujuan perjalanan ini bervariasi, mulai 

dari menunaikan ibadah haji, mencari ilmu (thalab al-‘ilm), 

berdagang, menjalankan misi diplomatik, hingga sekadar 

menjelajahi negeri-negeri yang jauh. 

Nilai historis catatan perjalanan terletak pada 

gambaran empiris dan deskriptif yang ditawarkan oleh 

penulisnya. Dalam rihlah, seorang musafir biasanya 

mencatat secara rinci kondisi masyarakat yang 

dikunjunginya, termasuk sistem pemerintahan, kehidupan 

sosial, praktik keagamaan, aktivitas ekonomi, tradisi 

budaya, hingga perbedaan mazhab dan etnis. Oleh karena 

itu, rihlah menjadi sumber penting untuk memahami 

keanekaragaman peradaban Islam dan dinamika interaksi 

antarbudaya dalam ruang dan waktu yang berbeda. 

Beberapa catatan perjalanan yang paling dikenal dan sering 

dijadikan referensi dalam studi sejarah kebudayaan Islam 

antara lain: 

Rihlah Ibn Battuta (1304–1369 M) 

1) Nama lengkapnya adalah Abu Abdullah Muhammad 

ibn Battuta, seorang musafir asal Maroko yang 



 

15 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dianggap sebagai salah satu pelancong terbesar dalam 

sejarah dunia Islam dan dunia secara umum. 

2) Dalam perjalanannya yang berlangsung selama kurang 

lebih 30 tahun, Ibn Battuta mengunjungi lebih dari 40 

negeri, termasuk Maroko, Mesir, Syam (Suriah), Hijaz, 

Persia, India, Sri Lanka, Tiongkok, Asia Tengah, hingga 

wilayah Afrika Timur dan Andalusia. 

3) Hasil perjalanannya dicatat dalam karya berjudul 

Tuhfat al-Nuzzar fi Ghara'ib al-Amsar wa ‘Aja'ib al-Asfar 

(Hadiah bagi Para Pengamat tentang Keajaiban Kota-

Kota dan Keunikan Perjalanan), yang lebih dikenal 

sebagai Rihlah Ibn Battuta.12 

Rihlah Ibn Jubayr (1145–1217 M) 

1) Nama lengkapnya adalah Abu al-Husayn Muhammad 

ibn Ahmad ibn Jubayr, seorang penulis dan pejabat 

Andalusia yang terkenal karena laporan perjalanannya 

ke Makkah dan wilayah Timur Tengah. 

2) Perjalanannya dilakukan pada tahun 1183–1185 M, 

terutama dalam rangka menunaikan ibadah haji, 

namun juga sekaligus menjadi pengamatan terhadap 

kondisi politik dan budaya di wilayah Islam pasca-

Perang Salib. 

3) Dalam catatannya, Ibn Jubayr memberikan gambaran 

terperinci tentang sistem pemerintahan di Mesir di 

bawah Dinasti Ayyubiyah, kondisi pelabuhan di Laut 

Merah, kehidupan umat Islam di Makkah dan 

Madinah, serta situasi kaum Muslim di wilayah yang 

dikuasai oleh Tentara Salib. 

                                                             
12 John Biln, “On The Fabrication of Cultural Memory: History Theme Malls in 
Dubai,” Journal of Islamic Architecture 4, no. 1 (June 21, 2016): 27, 
https://doi.org/10.18860/jia.v4i1.3111. 



 

16 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

4) Rihlah-nya menunjukkan adanya keterikatan spiritual 

umat Islam dengan Tanah Suci sekaligus keprihatinan 

terhadap ketidakadilan dan kerusakan moral akibat 

pengaruh politik asing. 

Catatan semacam memperkaya literatur kajian 

sejarah kebudayaan Islam karena menunjukkan variasi 

ekspresi budaya dan praktik keislaman di berbagai wilayah, 

serta memperlihatkan bagaimana nilai-nilai Islam 

diinterpretasikan dan dipraktikkan sesuai dengan konteks 

lokal.13 Selain itu, rihlah juga memberikan wawasan tentang 

jaringan keilmuan, perdagangan, dan diplomasi yang 

menghubungkan berbagai pusat peradaban Islam pada 

masa klasik. 

c) Karya-Karya Orientalis dan Sejarawan Modern 

Selain sumber-sumber dari kalangan ulama klasik, 

studi sejarah kebudayaan Islam juga mengalami 

perkembangan yang signifikan melalui kontribusi para 

orientalis dan sejarawan modern, baik yang berasal dari 

kalangan non-Muslim maupun Muslim. Para ilmuwan ini 

umumnya menggunakan pendekatan akademis, kritis, dan 

interdisipliner, dengan menggabungkan metodologi sejarah 

modern seperti kronologi ilmiah, kritik sumber, pendekatan 

antropologis, sosiologis, hingga hermeneutik.14 Pendekatan 

yang digunakan para orientalis dan sejarawan modern 

memiliki ciri khas dalam hal: 

1) Netralitas dan objektivitas ilmiah (meskipun tetap perlu 

ditelaah secara kritis). 

                                                             
13 Paul Zumthor and Catherine Peebles, “The Medieval Travel Narrative,” New 
Literary History 25, no. 4 (1994): 809, https://doi.org/10.2307/469375. 
14 Necmettin Salih EKİZ, “What Do Orientalist Qur’anic Studies Mean For a Muslim?,” 
Tefsir Araştırmaları Dergisi 7, no. Özel Sayı (September 30, 2023): 30–51, 
https://doi.org/10.31121/tader.1316371. 



 

17 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

2) Ketersediaan akses terhadap manuskrip klasik dan 

arsip sejarah yang luas. 

3) Penggunaan metode analisis modern yang lebih 

sistematis dan komparatif. 

Melalui karya-karya mereka, pembaca memperoleh sudut 

pandang baru terhadap peradaban Islam, tidak hanya dari aspek 

religius, tetapi juga dari dimensi sosial, politik, budaya, dan 

intelektual dalam skala global. Berikut beberapa tokoh penting yang 

berperan besar dalam studi sejarah Islam modern: 

W. Montgomery Watt (1909–2006) 

Seorang cendekiawan asal Skotlandia yang dikenal luas atas 

kajiannya terhadap kehidupan Nabi Muhammad SAW dan sejarah 

awal Islam. Karya terkenalnya meliputi Muhammad at Mecca dan 

Muhammad at Medina, yang mencoba menjelaskan kehidupan Nabi 

dalam konteks sosial-politik jazirah Arab. Pendekatannya dianggap 

simpatik dan berusaha memahami Nabi Muhammad bukan hanya 

sebagai tokoh spiritual, tetapi juga sebagai pemimpin sosial dan 

negarawan. Meski berasal dari latar belakang non-Muslim, Watt 

sering dipuji karena upaya akademiknya yang adil dan berimbang 

dalam memahami Islam. 

Karen Armstrong (lahir 1944) 

Mantan biarawati Katolik yang kemudian menjadi salah satu 

penulis populer dalam kajian lintas agama. Karyanya yang terkenal, 

Muhammad: A Prophet for Our Time, berusaha menyajikan figur Nabi 

Muhammad secara humanis dan relevan bagi pembaca Barat. 

Armstrong menekankan nilai-nilai etis, spiritual, dan kemanusiaan 

dalam Islam, serta menyuarakan pentingnya membangun dialog 

antarumat beragama. Meskipun karyanya bersifat populer, 

pendekatan yang digunakan berbasis riset dan sumber historis yang 

dapat dipertanggungjawabkan. 

Marshall G.S. Hodgson (1922–1968) 

Sejarawan dari University of Chicago yang dikenal lewat karya 

magnum opus-nya The Venture of Islam (3 jilid). Dalam karyanya, 



 

18 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Hodgson menyusun narasi besar tentang peradaban Islam secara 

sistematis dan global, dengan pendekatan yang sangat komparatif. 

Ia memperkenalkan istilah Islamicate untuk membedakan antara 

unsur budaya yang bersumber dari Islam dan yang berkembang di 

wilayah masyarakat Muslim. Hodgson memandang Islam sebagai 

kekuatan peradaban yang berdampak besar terhadap sejarah dunia, 

bukan sekadar agama dalam arti sempit. 

Fazlur Rahman (1919–1988) 

Cendekiawan Muslim asal Pakistan yang aktif di dunia 

akademik Barat, khususnya di University of Chicago. Menggabungkan 

metodologi tafsir modern dengan pendekatan historis dan filosofis 

dalam memahami ajaran Islam. Dalam bukunya Islam, ia menyajikan 

sejarah pemikiran Islam secara kritis dan mendalam, mulai dari 

masa klasik hingga modern. Rahman dikenal sebagai pelopor 

pemikiran reformis Islam kontemporer yang tetap berpegang pada 

prinsip-prinsip dasar Islam. 

Muhammad Hamidullah (1908–2002) 

Seorang sejarawan dan ahli hukum Islam asal India yang 

kemudian menetap di Prancis. Terkenal dengan karyanya tentang 

diplomasi dan dokumen-dokumen awal Islam, seperti The Muslim 

Conduct of State dan Introduction to Islam. Ia adalah salah satu penulis 

awal yang meneliti Piagam Madinah secara akademis, serta 

menyusun edisi modern dari surat-surat resmi Nabi Muhammad. 

Pendekatannya memadukan disiplin ilmu sejarah, fiqh, dan 

hubungan internasional.15 

Terlepas dari kontribusi besar para orientalis dalam membuka 

akses terhadap naskah-naskah klasik dan memperkenalkan studi 

Islam di dunia akademis Barat, banyak dari karya-karya mereka 

yang mencerminkan bias-bias ideologis, politis, atau bahkan 

kolonialistik. Sehingga sangat penting bagi para pembaca Muslim 

                                                             
15 Walter D. Ward, “Orientalism and the Study of the Pre-Modern Middle East,” 
Athens Journal of Mediterranean Studies 4, no. 1 (December 29, 2017): 7–18, 
https://doi.org/10.30958/ajms.4-1-1. 



 

19 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

untuk bersikap kritis dan selektif, membedakan antara kajian yang 

bersifat ilmiah dan yang bersifat propaganda atau stereotip. Namun, 

banyak dari karya-karya orientalis dan sejarawan modern ditulis 

dengan itikad baik, dengan disiplin ilmu yang tinggi dan kejujuran 

intelektual, dan dengan demikian tetap relevan untuk kajian dan 

diskusi akademis. 



 

20 | P a g e  
 

 

BAB II 
KEBUDAYAAN ISLAM MASA NABI 

MUHAMMAD SAW 

A. Kondisi Jazirah Arab Pra-Islam 

Pada masa sebelum datangnya Islam, Jazirah Arab memiliki 

karakteristik geografis, sosial, ekonomi, agama, dan budaya yang 

sangat khas dan kompleks. Memahami kondisi masyarakat Arab 

pada masa jahiliyah sangat penting sebagai latar belakang 

munculnya risalah kenabian Nabi Muhammad SAW dan 

transformasi besar yang dibawa oleh ajaran Islam. 

1. Letak Geografis dan Kondisi Alam 

Berdasarkan letak geografis, Jazirah Arab, atau Semenanjung 

Arabia, secara geografis terletak di persimpangan tiga benua besar: 

Asia di sebelah timur laut, Afrika di barat daya, dan Eropa di utara. 

Letaknya yang strategis menjadikan kawasan ini sebagai jalur 

penghubung penting dalam arus perdagangan, migrasi, dan 

pertukaran budaya sejak zaman kuno. Namun, secara topografis, 

sebagian besar wilayah Jazirah Arab terdiri atas padang pasir luas 

yang tandus, termasuk Gurun Rub‘ al-Khali (The Empty Quarter), 

yang merupakan salah satu gurun pasir terbesar dan paling kering 

di dunia. Luasnya mencapai sekitar 650.000 km², meliputi wilayah 

Arab Saudi bagian selatan, Oman, Yaman, dan Uni Emirat Arab. 

Iklim ekstrem dan ketiadaan sungai permanen membuat pertanian 

hampir tidak mungkin dilakukan di sebagian besar wilayah.16 

                                                             
16 Huw S. Groucutt and Michael D. Petraglia, “The Prehistory of the Arabian 

Peninsula: Deserts, Dispersals, and Demography,” Evolutionary Anthropology: Issues, 
News, and Reviews 21, no. 3 (May 20, 2012): 113–25, 
https://doi.org/10.1002/evan.21308. 



 

21 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Kondisi geografis yang keras tersebut secara langsung 

memengaruhi pola hidup penduduknya. Masyarakat Arab pada 

masa pra-Islam (sekitar abad ke-5 hingga awal abad ke-7 Masehi) 

hidup dalam situasi yang sangat bergantung pada keberadaan oase, 

sumur, dan curah hujan musiman. Kelompok-kelompok suku Badui 

hidup secara nomaden, berpindah-pindah mengikuti musim dan 

ketersediaan air serta padang rumput untuk ternak unta dan 

kambing. Ketangguhan fisik, daya tahan, serta keterampilan 

bertahan hidup menjadi ciri khas masyarakat gurun. Sementara itu, 

masyarakat yang bermukim di wilayah oase seperti Makkah dan 

Madinah, cenderung lebih menetap dan terlibat dalam aktivitas 

ekonomi yang lebih beragam, terutama perdagangan. 

Perbedaan geografis juga menyebabkan disparitas 

perkembangan peradaban di wilayah Jazirah Arab. Bagian selatan, 

terutama Yaman, memiliki iklim yang lebih mendukung untuk 

pertanian dan pengelolaan air. Hal ini memungkinkan terbentuknya 

peradaban-peradaban awal seperti Kerajaan Saba (sekitar abad ke-10 

SM–275 M), Himyar, dan Ma'in yang dikenal dengan sistem irigasi 

canggih seperti Bendungan Ma’rib. Wilayah selatan juga lebih 

terbuka terhadap pengaruh luar, terutama dari peradaban India, 

Persia, dan Ethiopia. Sebaliknya, wilayah tengah (Najd) dan utara 

lebih terisolasi dan tertinggal dalam hal organisasi sosial dan 

ekonomi. Kota Makkah, meskipun berada di wilayah kering, 

memiliki posisi penting sebagai pusat ziarah dan perdagangan, yang 

kelak menjadi titik awal transformasi besar dalam sejarah peradaban 

Islam.17 

2. Struktur Sosial dan Politik 

Struktur sosial masyarakat Arab pada masa pra-Islam (sekitar 

abad ke-5 hingga awal abad ke-7 M) sangat dipengaruhi oleh sistem 

                                                             
17 Nicole Boivin and Dorian Q. Fuller, “Shell Middens, Ships and Seeds: Exploring 

Coastal Subsistence, Maritime Trade and the Dispersal of Domesticates in and Around 
the Ancient Arabian Peninsula,” Journal of World Prehistory 22, no. 2 (June 9, 2009): 
113–80, https://doi.org/10.1007/s10963-009-9018-2. 



 

22 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

kesukuan. Masyarakat Arab hidup dalam komunitas yang terbagi ke 

dalam suku-suku (qabilah) dengan sistem hubungan sosial yang 

bersifat tribalistik, artinya ikatan darah dan garis keturunan menjadi 

fondasi utama dalam menentukan identitas dan posisi seseorang 

dalam masyarakat. Dalam konteks tersebut, ikatan kesukuan atau 

‘ashabiyah menjadi prinsip utama yang mengatur kehidupan sosial.  

Loyalitas kepada suku dianggap lebih penting daripada 

prinsip keadilan universal. Akibatnya, solidaritas kelompok sangat 

kuat, tetapi juga rawan menimbulkan konflik antarsuku karena 

setiap tindakan yang menyakiti satu anggota suku dianggap sebagai 

serangan terhadap seluruh suku. Karakteristik Struktur Sosial dan 

Politik Jazirah Arab Pra-Islam: 

a. Berbasis Keturunan dan Suku: 

1) Setiap individu diidentifikasi berdasarkan sukunya, 

bukan sebagai warga negara dalam pengertian modern. 

2) Status sosial ditentukan oleh garis nasab (keturunan), 

jumlah anggota suku, dan kekuatan militer. 

b. Kepemimpinan Suku: 

1) Tiap suku dipimpin oleh seorang syaikh (kepala suku) 

yang dipilih berdasarkan usia, pengalaman, keberanian, 

dan kemampuan mediasi. 

2) Syaikh memiliki wewenang dalam mengambil keputusan 

penting, menyelesaikan sengketa, dan mewakili suku 

dalam hubungan eksternal. 

c. Tidak Ada Pemerintahan Terpusat: 

1) Tidak ditemukan konsep negara bangsa (nation-state) 

seperti saat ini. 

2) Hubungan antarsuku bersifat informal dan temporer, 

biasanya berdasarkan aliansi sementara. 

d. Penyelesaian Konflik Berdasarkan Adat: 

1) Tidak terdapat sistem hukum tertulis yang mengikat 

semua suku. 



 

23 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

2) Penyelesaian masalah dilakukan melalui adat istiadat 

dan konsensus kelompok. 

3) Hukum balas dendam (qishash) sangat umum, yang 

sering berujung pada siklus kekerasan berkepanjangan. 

e. Sering Terjadi Perang Antar Suku: 

1) Perang suku (harb) menjadi bagian dari dinamika sosial. 

Konflik dapat berlangsung puluhan tahun, seperti 

Perang al-Basus antara suku Taghlib dan Bakar yang 

berlangsung sekitar 40 tahun. 

2) Pemicu konflik biasanya hal-hal yang tampak sepele 

seperti masalah harga diri, wanita, atau pelanggaran 

wilayah, tetapi berkembang menjadi konflik berdarah. 

f. Status Sosial yang Hierarkis: 

1) Bangsawan suku (asyraf) menempati posisi tertinggi 

dalam struktur sosial. 

2) Di bawahnya terdapat orang merdeka biasa, lalu budak 

dan orang asing (mawali) yang memiliki hak sosial 

terbatas.18 

Kondisi sosial-politik melahirkan masyarakat yang kuat 

dalam loyalitas internal tetapi sangat rentan terhadap perpecahan 

dan ketidakstabilan. Islam hadir di tengah struktur yang tidak 

terorganisir secara sentral ini dengan membawa visi masyarakat 

tauhid yang adil, beradab, dan menempatkan keadilan serta 

persaudaraan di atas identitas suku. Transformasi sosial inilah yang 

kemudian menjadi fondasi terbentuknya masyarakat Islam yang 

inklusif dan teratur secara hukum. 

3. Keadaan Ekonomi 

Pada masa pra-Islam, sekitar abad ke-5 hingga awal abad ke-7 

Masehi, kehidupan ekonomi masyarakat Jazirah Arab ditandai oleh 

dominasi sektor perdagangan. Kota Makkah menjadi pusat kegiatan 

                                                             
18 Greg Fisher, “Kingdoms or Dynasties? Arabs, History, and Identity before Islam,” 
Journal of Late Antiquity 4, no. 2 (September 2011): 245–67, 
https://doi.org/10.1353/jla.2011.0024. 



 

24 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

ekonomi paling penting di wilayah Hijaz karena letaknya yang 

strategis di jalur perdagangan internasional yang menghubungkan 

Yaman di selatan dengan Syam (Suriah) di utara, serta wilayah 

sekitarnya seperti Irak dan Laut Merah. Jalur dagang ini menjadi 

bagian dari incense route yang telah dikenal sejak zaman kuno. 

Makkah juga memiliki daya tarik spiritual karena keberadaan 

Ka'bah yang dihormati oleh berbagai suku Arab, sehingga setiap 

tahun menarik para peziarah, sekaligus menciptakan momentum 

pertemuan ekonomi, sosial, dan budaya. Al-Qur’an sendiri mencatat 

kebiasaan dagang masyarakat Quraisy dalam Surah Quraisy ayat 1–

2: 

فإِ يلَا إ ِِلِإ يْش   (١)ِقرُا

مِْ فإهإ حْلاةاِِإإيلَا ِرإ ِّتااءإِ ِالشإ يْفإِ الصَّ  (٢)ِوا
“Karena kebiasaan orang-orang Quraisy, (yaitu) kebiasaan mereka 
bepergian pada musim dingin dan musim panas.” (Q.S. Quraisy: 

1–2) 

Ayat ini menunjukkan bahwa perjalanan dagang sudah 

menjadi bagian dari struktur sosial-ekonomi Quraisy secara teratur 

dan berkesinambungan. Pada musim dingin (asy-syitā’), mereka 

melakukan ekspedisi ke Yaman, sedangkan pada musim panas (ash-

shaif), mereka menuju Syam, wilayah kekuasaan Romawi Timur 

yang saat itu merupakan pusat perdagangan dunia Mediterania. 

Melalui sistem ini, Makkah berkembang menjadi pusat distribusi 

barang dan jasa yang ramai, serta memperkuat dominasi ekonomi 

kaum Quraisy atas Jazirah Arab. 

Selain perdagangan, masyarakat Arab juga menggantungkan 

penghidupan dari kegiatan seperti beternak unta dan kambing, 

bercocok tanam di wilayah oase, serta menjadi pemandu kafilah 

yang andal dalam menjelajah padang pasir. Beberapa wilayah 

seperti Yaman dan Tha’if memiliki lahan subur dan mendukung 

pertanian, terutama anggur, buah-buahan, dan rempah-rempah. 

Namun demikian, akses terhadap kekayaan ekonomi sangat 



 

25 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

timpang. Kegiatan dagang berskala besar hanya dapat dilakukan 

oleh elite Quraisy yang memiliki modal dan jaringan luas, sementara 

masyarakat bawah hanya mendapat bagian kecil sebagai pekerja 

atau buruh harian. 

Meskipun aktivitas ekonomi berlangsung dengan dinamis, 

sistem yang berlaku masih jauh dari prinsip keadilan. Banyak terjadi 

praktik ekonomi yang eksploitatif, seperti riba (bunga uang yang 

berlipat ganda), penipuan dalam takaran dan timbangan, serta 

praktik monopoli oleh kelompok elit. Budak dan orang miskin 

menjadi korban dari sistem yang menindas dan tidak memberi 

ruang keadilan ekonomi.19 Inilah salah satu latar belakang penting 

munculnya Islam yang kemudian membawa visi ekonomi berbasis 

nilai spiritual dan sosial, seperti larangan riba, perintah menunaikan 

zakat, kejujuran dalam transaksi, dan perlindungan terhadap hak-

hak kaum lemah. Transformasi besar ini dimulai sejak turunnya 

wahyu pertama pada tahun 610 M kepada Nabi Muhammad SAW, 

dan menjadi bagian utama dalam ajaran Islam hingga kini. 

4. Kehidupan Keagamaan  

Pada masa pra-Islam, yakni sekitar abad ke-5 hingga awal 

abad ke-7 Masehi (kurang lebih tahun 400–610 M), kehidupan 

keagamaan masyarakat Jazirah Arab didominasi oleh sistem 

kepercayaan politeistik dan ritual-ritual pagan. Suku Quraisy 

sebagai pengelola Ka'bah di Makkah memfasilitasi penyembahan 

terhadap ratusan berhala yang ditempatkan di sekitar bangunan suci 

tersebut. Meskipun Ka'bah awalnya dibangun oleh Nabi Ibrahim AS 

dan Nabi Ismail AS sebagai simbol tauhid, fungsi aslinya telah 

bergeser jauh menjadi pusat politeisme Arab. 

Selain penyembahan terhadap berhala, masyarakat Arab juga 

mempraktikkan animisme, takhayul, perdukunan, dan berbagai 

bentuk ritual mistik. Di sisi lain, terdapat juga komunitas minoritas 

                                                             
19 Khalil ‛Athamina, “The Tribal Kings in Pre-Islamic Arabia,” Al-Qanṭara 19, no. 1 

(June 30, 1998): 19, https://doi.org/10.3989/alqantara.1998.v19.i1.484. 



 

26 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

yang menganut agama samawi seperti Yahudi dan Nasrani, terutama 

di wilayah Yaman, Najran, dan Madinah, yang telah masuk ke Arab 

sejak abad-abad sebelumnya melalui proses migrasi, perdagangan, 

dan pengaruh kekuasaan asing seperti Romawi dan Persia. 

Karakteristik Kehidupan Keagamaan Jazirah Arab (400–610 M): 

a. Dominasi Politeisme dan Penyembahan Berhala: 

1) Hampir semua suku Arab memiliki berhala sendiri-

sendiri. 

2) Beberapa berhala terkenal di Makkah: Hubal, al-Lat, al-

Uzza, dan Manat. 

3) Tercatat ada sekitar 360 berhala di sekitar Ka'bah, 

menjadikannya pusat ritual politeistik tahunan. 

b. Kepercayaan Animisme dan Mistisisme: 

1) Masyarakat percaya pada roh-roh leluhur, tempat 

angker, dan kekuatan benda-benda keramat. 

2) Praktik perdukunan (kahin) dan ramalan bintang (ar-

rasad) menjadi bagian dari sistem kepercayaan harian. 

3) Banyak masyarakat Arab melakukan ritual untuk 

meminta keberuntungan, perlindungan, atau 

kesembuhan melalui perantara makhluk halus. 

c. Keberadaan Agama Samawi: 

1) Yahudi berkembang di Yaman sejak abad ke-4 M dan di 

Madinah (suku Bani Quraizah, Bani Nadhir, dan Bani 

Qainuqa’). 

2) Nasrani (Kristen) masuk melalui wilayah Najran, Hirah, 

dan utara Arab sejak abad ke-3 hingga ke-6 M karena 

pengaruh Bizantium dan Abisinia. 

3) Meskipun memiliki sistem keagamaan yang terstruktur, 

komunitas ini tetap menjadi minoritas dan tidak terlalu 

memengaruhi kehidupan spiritual mayoritas Arab. 

d. Munculnya Kaum Hanif: 

1) Kaum hanif adalah kelompok kecil orang Arab yang 

menolak berhala dan mencari ajaran tauhid murni. 



 

27 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

2) Tokoh hanif penting: Zaid bin Amr bin Nufail (paman 

Umar bin Khattab), Waraqah bin Nawfal (sepupu 

Khadijah), dan lainnya. 

3) Kaum hanif hidup menjelang masa kenabian Nabi 

Muhammad SAW dan menunjukkan adanya kesadaran 

monoteistik yang masih bertahan sejak ajaran Nabi 

Ibrahim AS.20 

Kondisi spiritual yang bercampur aduk ini melatarbelakangi 

munculnya Islam sebagai agama tauhid yang mengoreksi 

penyimpangan keagamaan Arab pra-Islam. Ketika Nabi Muhammad 

SAW menerima wahyu pertama pada tahun 610 M, dimulailah 

transformasi besar dalam aspek keyakinan, dari masyarakat politeis 

menuju masyarakat beriman yang berbasis pada ajaran tauhid, 

nubuwwah, dan akhlak ilahiyah. 

5. Kondisi Moral dan Budaya 

Pada masa pra-Islam, sekitar abad ke-5 hingga awal abad ke-7 

Masehi (400–610 M), kondisi moral masyarakat Jazirah Arab berada 

dalam situasi yang oleh Islam kemudian disebut sebagai jahiliyah 

yakni kebodohan moral dan spiritual. Sistem nilai yang berlaku saat 

itu sangat ditentukan oleh ikatan kesukuan (asabiyah), di mana 

loyalitas kepada suku lebih tinggi dibandingkan prinsip keadilan 

atau kemanusiaan universal. Pertikaian antar suku sering kali 

berlangsung selama puluhan tahun hanya karena konflik 

kehormatan atau pembalasan dendam. Kehormatan keluarga dan 

kesukuan dijunjung tinggi, bahkan melebihi nilai kebenaran objektif. 

Salah satu dampak dari sistem sosial tribalistik tersebut 

adalah lemahnya penghargaan terhadap hak asasi manusia, 

terutama terhadap perempuan, anak-anak, dan kaum lemah. Praktik 

penguburan bayi perempuan hidup-hidup (wa’d) merupakan 

fenomena tragis yang menunjukkan rendahnya posisi perempuan 

                                                             
20 Akeel Almarai and Alessandra Persichetti, “From Power to Pleasure: 
Homosexuality in the Arab-Muslim World from Lakhi’a to Al-Mukhannathun,” 
Religions 14, no. 2 (January 30, 2023): 186, https://doi.org/10.3390/rel14020186. 



 

28 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dalam masyarakat saat itu. Perempuan dianggap beban ekonomi 

dan aib dalam struktur patriarkal yang ekstrem. Budak juga 

diperlakukan sebagai properti tanpa hak dan kerap diperdagangkan 

secara terbuka di pasar-pasar utama seperti di Makkah, Ukaz, dan 

Yathrib. 

Kehidupan budaya saat itu memang memperlihatkan sisi 

yang kontras. Di satu sisi, masyarakat Arab pra-Islam memiliki 

warisan puisi lisan (syi’ir) yang sangat tinggi nilainya secara estetika 

dan linguistik. Festival-festival sastra seperti di pasar Ukaz menjadi 

ajang kompetisi puisi yang diikuti oleh penyair dari berbagai suku. 

Nilai-nilai seperti keberanian, kemurahan hati, kesetiaan, dan 

kejujuran tetap dijunjung tinggi dalam puisi-puisi tersebut, 

meskipun dalam praktik sosialnya nilai-nilai itu seringkali 

dikompromikan oleh kepentingan suku dan kekuasaan. 

Secara umum, kondisi budaya dan moral masyarakat Arab 

pra-Islam memperlihatkan dualitas: kemajuan dalam ekspresi sastra 

dan tradisi lisan, namun disertai oleh kerusakan moral yang sistemik 

dalam bentuk penindasan, diskriminasi, dan kekerasan struktural. 

Inilah konteks sosial tempat Nabi Muhammad SAW diutus pada 

tahun 610 M, dengan membawa misi utama memperbaiki akhlak 

umat manusia (li utammima makarim al-akhlaq). Ajaran Islam 

kemudian secara bertahap membentuk masyarakat baru yang 

menjunjung nilai tauhid, keadilan sosial, kesetaraan gender, dan 

perlindungan terhadap kaum lemah, sekaligus memelihara unsur 

budaya yang positif dalam masyarakat Arab. 

B. Misi Kenabian dan Transformasi Sosial-Budaya 

Pada tahun 610 M, Nabi Muhammad SAW menerima wahyu 

pertama di Gua Hira, Jabal Nur, sebelah timur laut Makkah. 

Peristiwa monumental ini menandai awal dari misi kenabian yang 

tidak hanya bersifat religius, tetapi juga mengandung dimensi sosial 

dan budaya yang revolusioner. Wahyu yang pertama kali turun 

adalah lima ayat pertama dari Surah Al-‘Alaq, yang menjadi fondasi 



 

29 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

penting peradaban Islam, yakni menekankan pentingnya ilmu 

pengetahuan, membaca, dan relasi antara manusia dan Tuhannya. 

نْسَانَ مِنْ عَلَقٍ . اقْرَأْ وَرَبُّكَ   الْْكَْرَمُ . اقْرَأْ باِسْمِ رَبِِّكَ الَّذِي خَلَقَ . خَلَقَ الِْْ

نْسَانَ مَا لمَْ يَعْلمَْ   الَّذِي عَلَّمَ باِلْقلََمِ . عَلَّمَ الِْْ
Artinya: Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu Yang 
menciptakan, Dia telah menciptakan manusia dari segumpal darah. 
Bacalah, dan Tuhanmulah Yang Maha Pemurah, Yang mengajar 
(manusia) dengan perantaran kalam, Dia mengajar kepada manusia 

apa yang tidak diketahuinya.(Q.S. Al Alaq: 1-5) 

Tidak hanya menandai kebangkitan spiritual, wahyu yang 

turun kepada Nabi Muhammad SAW juga menyiratkan dimulainya 

sebuah transformasi sosio-kultural.21 Misi kenabian bertujuan untuk 

memberantas kemusyrikan, menegakkan tauhid, menegakkan 

keadilan sosial, dan memperbaiki akhlak masyarakat Arab yang 

sebelumnya hidup dalam kondisi jahiliyah. Masyarakat yang 

tadinya mengutamakan status kesukuan, kekayaan, dan kekuasaan, 

kini diarahkan pada prinsip-prinsip keimanan, pengetahuan, dan 

kesetaraan di hadapan Tuhan. 

Transformasi sosial-budaya yang dibawa oleh Nabi 

Muhammad SAW antara lain: 

1. Penghapusan diskriminasi sosial berdasarkan ras dan 

keturunan 

Islam menolak sistem kasta dan superioritas berdasarkan garis 

keturunan, suku, atau warna kulit. Prinsip bahwa semua manusia 

adalah setara di hadapan Allah ditegaskan dalam khutbah Haji 

Wada’ tahun 632 M. Nabi Muhammad SAW menyatakan bahwa 

tidak ada kelebihan orang Arab atas non-Arab, atau orang putih atas 

orang hitam, kecuali dalam ketakwaan. Sosok Bilal bin Rabah, 

seorang mantan budak berkulit hitam dari Habsyi, diangkat sebagai 

                                                             
21 Axel M. Oaks Takacs, “The Prophet Muḥammad between Lived Religion and Elite 

Discourse: Rethinking and Decolonizing Christian Assessments of the Uswa Ḥasana 
through Comparative Theological Aesthetics,” Islam and Christian–Muslim Relations 34, 
no. 3 (July 3, 2023): 245–84, https://doi.org/10.1080/09596410.2023.2278305. 



 

30 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

muazin pertama Islam dan diberikan posisi terhormat dalam 

masyarakat Muslim, menjadi simbol nyata dari prinsip kesetaraan 

tersebut. 

2. Penghormatan terhadap perempuan 

Sebelum Islam, perempuan tidak memiliki status hukum yang 

jelas; mereka tidak mewarisi harta, tidak dilibatkan dalam 

pengambilan keputusan, dan sering menjadi korban kekerasan sosial 

seperti pernikahan paksa atau pembunuhan bayi perempuan. Islam 

datang membawa perubahan radikal: perempuan diberi hak waris 

(QS. An-Nisa: 7), diakui kepribadiannya sebagai individu merdeka, 

dan diperbolehkan menuntut ilmu, berbisnis, serta berpartisipasi 

dalam urusan sosial. Istri Nabi, Khadijah RA, merupakan seorang 

pebisnis sukses dan menjadi contoh nyata peran aktif perempuan 

dalam masyarakat Islam awal. 

3. Penekanan pada keilmuan dan kejujuran 

Wahyu pertama Islam menekankan pentingnya membaca dan 

ilmu pengetahuan (QS. Al-‘Alaq: 1–5). Rasulullah SAW juga dikenal 

luas karena integritas pribadinya, bahkan sebelum diangkat menjadi 

Nabi, dengan gelar al-Amīn (yang terpercaya).22 Dalam interaksi 

sosial dan ekonomi, beliau selalu menjunjung tinggi kejujuran, 

keadilan, dan amanah. Tradisi keilmuan dalam Islam berkembang 

pesat sejak awal karena dorongan agama untuk berpikir, belajar, dan 

menyebarkan ilmu, yang kelak menjadi fondasi kemajuan 

peradaban Islam di bidang sains, filsafat, dan pendidikan. 

Begitu menerima wahyu pertama pada tahun 610 Masehi, 

Nabi Muhammad memulai misi kenabiannya dengan penuh 

kebijaksanaan dan perencanaan yang matang. Tantangan yang 

dihadapi sangat kompleks, baik dari aspek sosial, politik, maupun 

budaya. Sehingga dakwah Islam tidak disampaikan secara sporadis, 

melainkan melalui tahapan-tahapan yang strategis dan bertahap, 

                                                             
22 Eugene Baron and Moses S. Maponya, “The Recovery of the Prophetic Voice of the 
Church: The Adoption of a ‘Missional Church’ Imagination,” Verbum et Ecclesia 41, no. 
1 (July 27, 2020), https://doi.org/10.4102/ve.v41i1.2077. 



 

31 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

disesuaikan dengan kondisi masyarakat dan dinamika zaman. 

Dengan pendekatan ini, dakwah Islam mencerminkan visi kenabian 

Rasulullah dalam membangun umat dan peradaban Islam secara 

menyeluruh, berakar pada keimanan, dan berorientasi pada 

transformasi sosial yang berkelanjutan. Dakwah Rasulullah SAW 

dilakukan secara bertahap dan strategis: 

a. Fase Makkah (610–622 M) 

Dakwah dimulai secara rahasia selama tiga tahun 

pertama, ditujukan kepada orang-orang terdekat seperti 

Khadijah, Abu Bakar, Ali bin Abi Thalib, dan Zaid bin 

Haritsah. Setelah itu, dakwah dilakukan secara terbuka 

kepada masyarakat Quraisy dan umum, meskipun 

mendapatkan perlawanan keras dari para tokoh elit Makkah 

yang merasa terancam secara politik dan ekonomi. Fokus 

dakwah pada periode ini adalah penanaman akidah tauhid, 

pembentukan karakter, keteguhan moral, serta ajakan 

kepada nilai-nilai universal seperti keadilan, kesabaran, dan 

kasih sayang. Rasulullah dan para pengikutnya mengalami 

berbagai bentuk intimidasi, embargo ekonomi, dan bahkan 

pengusiran, namun tetap menunjukkan ketabahan luar 

biasa. 

b. Fase Madinah (622–632 M) 

Setelah peristiwa hijrah ke Yatsrib (Madinah), dakwah 

memasuki fase kelembagaan dan politik. Di Madinah, Nabi 

Muhammad SAW mendirikan masyarakat baru yang plural 

dan inklusif, terdiri dari kaum Muhajirin, Anshar, serta 

komunitas Yahudi dan kelompok lain. Beliau menyusun 

Piagam Madinah, sebuah dokumen sosial-politik yang 

mengatur hak dan kewajiban seluruh komunitas serta 

menjamin kebebasan beragama. Dalam fase ini juga terjadi 

peperangan defensif seperti Perang Badar, Uhud, dan 

Khandaq, yang menjadi bagian dari pembelaan terhadap 

eksistensi umat Islam. Selain itu, Rasulullah menerapkan 



 

32 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

sistem hukum Islam, distribusi zakat, perlindungan 

terhadap minoritas, dan pembangunan tatanan sosial-

ekonomi berbasis keadilan. 

c. Implikasi Misi Kenabian terhadap Peradaban 

Misi kenabian yang dibawa oleh Rasulullah SAW 

tidak terbatas pada dimensi teologis semata, tetapi menjadi 

fondasi utama dalam pembentukan peradaban Islam yang 

bercirikan intelektualitas, toleransi, dan peradaban tinggi. 

Ajaran-ajaran Islam yang menyentuh aspek spiritual, moral, 

sosial, politik, dan ilmiah menciptakan sebuah tatanan 

masyarakat yang inklusif dan berorientasi pada kemajuan. 

Dalam beberapa abad kemudian, warisan ini berkembang 

menjadi peradaban besar di Damaskus, Baghdad, Kairo, 

hingga Andalusia, yang memengaruhi tidak hanya dunia 

Islam tetapi juga peradaban Barat dalam bidang ilmu 

pengetahuan, filsafat, kedokteran, dan seni.23 

C. Pembentukan Masyarakat Madani di Madinah 

Setelah melalui tekanan politik dan sosial yang berat di 

Makkah, peristiwa Hijrah Nabi Muhammad SAW ke Madinah pada 

tahun 622 M menjadi titik balik penting dalam sejarah Islam. Hijrah 

bukan sekadar perpindahan geografis, melainkan transformasi 

struktur sosial dan politik umat Islam dari komunitas tertindas 

menjadi masyarakat yang berdaulat dan terorganisasi. Di Madinah, 

Rasulullah memulai pembentukan masyarakat madani yang 

inklusif, berkeadilan, dan berbasis pada prinsip-prinsip etik Islam. 

Pembentukan Masyarakat Madani mencakup beberapa aspek utama: 

1. Konsep Masyarakat Madani 

Rasulullah SAW membangun masyarakat yang tidak 

didasarkan pada suku, ras, atau kekayaan, tetapi pada prinsip 

tauhid, persaudaraan, kesetaraan, dan hukum. Masyarakat madani 

                                                             
23 Godwin O. Adeboye and Prof Maniraj Sukdaven, “Theological Progression in 
Muhammad’s Preachings in Mecca and Medina,” Pharos Journal of Theology, no. 105(5) 
(September 2024), https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.521. 



 

33 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

yang dibentuk menjunjung tinggi nilai keadilan sosial, partisipasi 

aktif warga, toleransi antar umat beragama, serta supremasi 

hukum.24 Hal ini menjadi model awal dari tatanan sosial yang ideal 

menurut pandangan Islam, yang menolak diskriminasi dan 

penindasan. 

2. Piagam Madinah Sebagai Konstitusi Pertama 

Untuk mengatur kehidupan sosial-politik masyarakat plural 

di Madinah, Nabi Muhammad SAW menyusun Piagam Madinah (al-

Ṣahīfah), yang dianggap sebagai dokumen konstitusional pertama 

dalam sejarah Islam. Piagam ini mengatur hak dan kewajiban 

seluruh penduduk Madinah termasuk kaum Muslimin, Yahudi, dan 

berbagai suku lain dalam satu sistem koeksistensi damai. Beberapa 

poin penting dalam piagam ini meliputi: 

a. Jaminan kebebasan beragama 

b. Tanggung jawab bersama dalam mempertahankan kota 

c. Penyelesaian konflik berdasarkan musyawarah dan 

hukum yang disepakati 

d. Jaminan keadilan tanpa diskriminasi suku atau agama 

3. Institusi Sosial: Masjid Sebagai Pusat Komunitas 

Rasulullah SAW mendirikan Masjid Nabawi sebagai institusi 

pertama di Madinah, bukan hanya untuk ibadah, tetapi juga 

berfungsi sebagai pusat pendidikan, musyawarah, pengadilan, dan 

distribusi bantuan sosial. Dari masjid inilah nilai-nilai Islam 

disebarkan, hukum ditegakkan, dan masyarakat diberdayakan. 

Peran strategis masjid ini menjadikan Islam sebagai agama yang 

melekat erat dengan aspek sosial dan kenegaraan. 

4. Etika sosial dan kohesi antar kelompok 

Salah satu tantangan awal di Madinah adalah menyatukan 

kaum Muhajirin (pendatang dari Makkah) dan Anshar (penduduk 

                                                             
24 Jurgen Kocka, “Civil Society from a Historical Perspective.,” European Review 12, no. 
1 (2004). 



 

34 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

asli Madinah).25 Nabi Muhammad SAW menanamkan prinsip 

ukhuwah Islamiyah (persaudaraan sesama Muslim), dengan 

mempersaudarakan mereka secara langsung dalam kehidupan sosial 

dan ekonomi. Semangat solidaritas, berbagi, dan saling membantu 

inilah yang menjadi fondasi kohesi sosial yang kuat dan berhasil 

meredam potensi konflik horizontal di masyarakat plural. 

Melalui pendekatan yang visioner dan berlandaskan nilai-

nilai wahyu, Nabi Muhammad SAW berhasil membentuk model 

masyarakat madani yang menjadi rujukan dalam sejarah Islam dan 

konsep kenegaraan modern. Masyarakat Madinah adalah contoh 

nyata bahwa Islam mampu membangun peradaban yang beretika, 

inklusif, adil dan harmonis dalam keberagaman. 

D. Tradisi, Hukum, dan Etika Islam Awal 

Masa awal Islam ditandai dengan transformasi besar dalam 

struktur sosial, spiritual, dan hukum masyarakat Arab. Islam tidak 

hanya membawa ajaran teologis, tetapi juga memperkenalkan 

tatanan baru yang menyentuh sendi-sendi kehidupan umat 

manusia. Tradisi, hukum, dan etika yang dibentuk pada periode ini 

menjadi fondasi utama bagi peradaban Islam selanjutnya. 

1. Tradisi Baru yang Dibentuk oleh Islam 

Islam memperkenalkan sejumlah tradisi religius yang tidak 

hanya bersifat ritual, tetapi juga memiliki nilai-nilai sosial yang 

mendalam. Shalat berjamaah, misalnya, bukan sekadar ibadah 

individual kepada Tuhan, tetapi juga sarana untuk membangun 

solidaritas sosial, kesetaraan, dan disiplin kolektif. Zakat ditetapkan 

sebagai mekanisme distribusi kekayaan yang adil untuk mengurangi 

kesenjangan sosial. Puasa Ramadan mengajarkan pengendalian diri 

dan empati terhadap mereka yang kurang beruntung. Haji, sebagai 

ibadah tahunan, memperkuat identitas kolektif umat Islam secara 

global serta mempertemukan beragam etnis dalam semangat 

                                                             
25 John Tolan, “Muhammad: Prophet of Peace amid the Clash of Empires,” Islam and 
Christian–Muslim Relations 31, no. 1 (January 2, 2020): 105–6, 
https://doi.org/10.1080/09596410.2019.1705573. 



 

35 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

persaudaraan dan persamaan di hadapan Allah. Tradisi-tradisi ini 

menggantikan atau menata ulang kebiasaan lama masyarakat Arab 

pra-Islam yang sering kali bersifat tribalistik, eksklusif, dan tidak 

berorientasi pada kesejahteraan kolektif. 

2. Pembentukan Sistem Hukum Islam 

Islam juga memperkenalkan sistem hukum yang revolusioner 

pada masanya. Al-Qur’an dan sunnah Nabi Muhammad SAW 

ditetapkan sebagai sumber hukum utama. Dalam Al-Qur’an, 

berbagai ayat mengatur hubungan manusia dengan Tuhan (hablum 

minallah) maupun hubungan antar sesama manusia (hablum 

minannas), mulai dari persoalan ibadah, keluarga, transaksi bisnis, 

hingga urusan kriminalitas dan pemerintahan. Sunnah, sebagai 

penjelas dan pelengkap Al-Qur’an, memberikan contoh konkret dari 

penerapan nilai-nilai hukum dalam kehidupan nyata.26 

Pembentukan hukum Islam pada masa awal juga 

mencerminkan fleksibilitas dan kontekstualitas. Misalnya, prinsip 

ijtihad digunakan oleh Nabi dan para sahabat untuk menjawab 

persoalan yang belum dijelaskan secara eksplisit dalam nash, yang 

kemudian menjadi cikal bakal perkembangan ilmu fikih. 

Prinsip Utama yang Menjiwai Hukum Islam pada Masa Awal 

: 

Pada masa awal Islam, hukum tidak disusun hanya sebagai 

instrumen peraturan, tetapi lebih dari itu: hukum Islam hadir 

sebagai jalan menuju kemaslahatan umat. Ia dibangun di atas nilai-

nilai yang luhur dan universal. Tiga prinsip utama yang menjadi 

pondasi hukum Islam sejak awal adalah keadilan (`adl), 

musyawarah (syura), dan maqasid al-shari’ah.27 Ketiganya tidak 

hanya menyusun kerangka hukum yang fungsional, tetapi juga 

                                                             
26 Yasien Mohamed, “The Evolution of Early Islamic Ethics,” American Journal of Islam 

and Society 18, no. 4 (2001): 89–132. 
27 Noel James Coulson, “Doctrine and Practice in Islamic Law: One Aspect of the 
Problem,” Bulletin of the School of Oriental and African Studies 18, no. 2 (1956): 211–26. 



 

36 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

mengarahkan hukum Islam agar tetap relevan dan kontekstual 

dalam lintas zaman. 

a. Keadilan (Adl) 

Keadilan merupakan pilar pokok dalam seluruh 

bangunan hukum Islam. Prinsip ini menuntut perlakuan 

yang setara bagi semua orang, termasuk kepada lawan dan 

orang yang berbeda pandangan. Islam menolak segala 

bentuk kezaliman dan diskriminasi. 

ِ شُهَداَءَ باِلْقِسْطِ ۖ وَلََ يجَْرِمَنَّكُمْ ياَ أيَُّهَ  امِينَ لِِلَّّ ا الَّذِينَ آمَنوُا كوُنوُا قوََّ

َ ۚ إنَِّ  شَنآَنُ قوَْمٍ عَلىَٰ ألَََّ تعَْدِلوُا ۚ اعْدِلوُا هوَُ أقَْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ ۖ وَاتَّقوُا اللََّّ

َ خَبيِرٌ بِمَا تعَْمَلوُنَ   اللََّّ
Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman! Jadilah kamu orang-
orang yang selalu menegakkan keadilan karena Allah, menjadi saksi 
dengan adil. Dan janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum 
membuatmu tidak berlaku adil. Berlaku adillah! Karena (adil) itu 
lebih dekat kepada takwa. Dan bertakwalah kepada Allah. Sungguh, 
Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan.”( QS Al-
Ma’idah: 8) 

Melalui ayat di atas, Allah memerintahkan orang-

orang yang beriman untuk selalu menjadi pembela 

kebenaran dan keadilan, bahkan ketika berhadapan dengan 

orang-orang yang mereka benci. Keadilan dalam Islam 

bersifat prinsipil dan absolut, tidak boleh dipengaruhi oleh 

emosi, fanatisme, atau kepentingan pribadi. Keadilan yang 

sejati haruslah karena Allah, bukan karena kelompok atau 

golongan. Dalam konteks pembuatan hukum, dalam ayat 

disebutkan bahwa hukum harus ditegakkan tanpa pilih 

kasih, berlaku adil terhadap semua lapisan masyarakat, 

baik kawan maupun lawan. 

b. Musyawarah (Syura) 

Islam menekankan pentingnya musyawarah dalam 

pengambilan keputusan, baik dalam ranah keluarga, 

masyarakat, maupun pemerintahan, sebagai wujud 



 

37 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

penghargaan terhadap akal dan partisipasi kolektif umat.28 

Prinsip ini tidak hanya mencerminkan tata kelola yang 

demokratis, tetapi juga menjadi ciri khas masyarakat 

madani yang ideal, di mana keputusan tidak diambil secara 

sepihak, melainkan melalui dialog, pertimbangan bersama, 

dan pencarian kemaslahatan umum. Dengan musyawarah, 

Islam mendorong terciptanya tatanan sosial yang adil, 

inklusif, dan bertanggung jawab. 

ا  لٰوةَۖ وَامَْرُهُمْ شوُْرٰى بَيْنَهُمْۖ وَمِمَّ وَالَّذِيْنَ اسْتجََابوُْا لِرَبِِّهِمْ وَاقَاَمُوا الصَّ

  رَزَقْنٰهُمْ ينُْفِقوُْنَۚ 
Artinya: "Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) 
seruan Tuhannya dan melaksanakan shalat, sedang urusan mereka 
(diputuskan) dengan musyawarah di antara mereka, dan mereka 
menafkahkan sebagian dari rezeki yang Kami berikan kepada 
mereka."(QS Asy-Syura: 38) 

Pada ayat di atas, Allah menegaskan bahwa salah 

satu ciri utama dari masyarakat yang beriman adalah 

musyawarah dalam mengatur urusannya, seperti yang 

dinyatakan dalam QS Asy-Syūrā: 38. Hal ini mencerminkan 

bahwa Islam tidak menganut sistem otoriter, melainkan 

mendorong terciptanya tata kelola masyarakat yang 

partisipatif dan dialogis. Musyawarah bukan sekedar 

prosedur sosial, melainkan bagian dari ekspresi nilai-nilai 

keimanan yang luhur, karena di dalamnya terkandung 

penghormatan terhadap akal budi manusia, pengakuan 

terhadap keragaman pendapat, dan semangat kebersamaan 

dalam mencari solusi yang terbaik bagi umat. 

Sedangkan dalam konteks hukum Islam, 

musyawarah merupakan landasan lahirnya ijma' 

(konsensus ulama) yang merupakan salah satu sumber 

                                                             
28 Wael B Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul Al-
Fiqh (Cambridge University Press, 1997). 



 

38 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

hukum Islam setelah Al Qur'an dan sunnah. Prinsip ini juga 

membuka ruang bagi praktik ijtihad kolektif, di mana para 

ahli hukum dan intelektual Islam bekerja sama untuk 

merumuskan solusi hukum yang relevan dengan dinamika 

zaman. Dengan demikian, musyawarah memastikan bahwa 

hukum Islam tidak kaku, tetapi terus hidup dan 

berkembang secara manusiawi, kontekstual, dan 

berkeadilan sosial. 

c. Maqasid al-Shari‘ah (Tujuan Syariat Islam) 

Istilah maqashid syariah terdiri atas gabungan dua 

kata, yakni maqashid (bentuk jamak dari maqshad) yang 

artinya maksud atau tujuan dan syariah yang artinya 

hukum-hukum Allah untuk pedoman manusia. Singkatnya, 

sebagaimana diterangkan Ghofar Sidiq dalam Teori 

Maqashid Syariah dalam Hukum Islam, maqashid 

syariah adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari 

suatu penetapan hukum. Tujuan utama dari maqashid 

syariah adalah merealisasikan kemanfaatan untuk umat 

manusia (mashalih al-ibad) baik urusan dunia maupun 

urusan akhirat.29 

Para ulama menyepakatinya karena pada dasarnya 

semua ketentuan dalam syari'ah adalah bertujuan demi 

terciptanya maslahah atau kemanfaatan, kebaikan, dan 

kedamaian umat manusia dalam segala urusannya, baik 

urusan di dunia maupun urusan akhirat.    

Menurut Imam Asy-Syatibi maqashid syariah 

memiliki 5 hal inti yaitu :  

1) Ad-Diin (الـديـن حـفـظ) atau Menjaga Agama  

                                                             
29 Lama Abu-Odeh, “The Politics of (Mis) Recognition: Islamic Law Pedagogy in 
American Academia,” The American Journal of Comparative Law 52, no. 4 (2004): 789–
824. 



 

39 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Syariah Islam menjaga kebebasan berkeyakinan 

dan beribadah, tidak ada pemaksaan kehendak dan 

tidak ada tekanan dalam beragama. Allah berfirman 

dalam QS Al-Baqarah ayat 256   

شْدُ مِنَ  يْنِِۗ قَدْ تَّبيََّنَ الرُّ ِ ۚ  لَ اِكْرَاهَ فىِ الدِِّ الْغيَِّ  
Artinya: “Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam), 
sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang 
sesat” (Q.S Al-Baqarah : 256) 

Menjaga agama dalam maqashid syari'ah juga 

merupakan upaya untuk menjaga amalan ibadah 

seperti shalat, zikir, dan sebagainya serta bersikap 

melawan ketika agama Islam dihina dan dipermalukan. 

Begitu pula amalan ibadah juga berperan untuk 

menjaga keutuhan dan kemuliaan agama itu sendiri. 

Nabi Muhammad SAW bersabda : 

يْنَ وَمَـنْ ترََكَــهَا  يْنِ فـَمَنْ أقاَمَـهَا فـَقـَدْ أقاَمَ الـدِِّ لاةُ عِـمَــادُ الـدِِّ الصـَـّ

يْنَ    فـَقـَدْ هَـدمََ الـدِِّ
Artinya: “Shalat adalah tiang agama. Barang siapa mendirikan 
shalat, maka ia menegakkan agama, dan barang siapa meninggalkan 
shalat, maka ia merobohkan agama“ 

2) Hifdzu An-Nafs ( حححححححح ححححح) atau Menjaga 

Jiwa 

Berdasarkan peringkat kepentingannya, menjaga 

jiwa dapat dibedakan menjadi tiga perangkat, yaitu:  

a) Dharuriyyat, misalnya memenuhi kebutuhan pokok 

berupa makanan untuk mempertahankan hidup. 

Yang jika kebutuhan ini tidak terpenuhi, akan 

mengakibatkan terancamnya jiwa manusia dari 

kelemahan, bahkan pada tingkat kematian.  

b) Hajiyat, seperti dibolehkannya berburu dan 

menikmati makanan lezat. Yang mana jika 

kebutuhan ini tidak terpenuhi sebenarnya tidak 



 

40 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

akan terjadi apapun, bahkan jika ada indikasi 

memaksakan, akan mempersulit hidupnya.  

c) Tahsiniyat, seperti ditetapkannya tata cara makan 

dan minum. Hal demikian itu hanya bersifat 

kesopanan, dan sama sekali tidak akan mengancam 

jiwa manusia ataupun mempersulitnya.30    

Al-Qur’an juga menjelaskan agar umat manusia 

dapat memelihara jiwanya. QS Al-Furqan: ayat 68: 

مَ وَالَّذِيْنَ لََ يدَعْوُْنَ مَعَ اللهِ الَِٰهًا اٰخَرَ وَلََ يقَْ  تلُوُْنَ النَّفْسَ الَّتيِْ حَرَّ

ِ وَلََ يزَْنوُْنَۚ وَمَنْ يَّفْعلَْ ذٰلِكَ يلَْقَ اثَاَمًا  اللهُ اِلََّ باِلْحَقِّ
Artinya: Dan orang-orang yang tidak menyembah tuhan yang lain 
beserta Allah dan tidak membunuh jiwa yang diharamkan Allah 
(membunuhnya) kecuali dengan alasan) yang benar, dan tidak 
berzina, barang siapa yang melakukan demikian itu, niscaya dia 
akan mendapat dosa”( QS Al-Furqan: 6)     

Selain itu, menjaga jiwa juga erat kaitannya 

untuk menjamin atas hak hidup manusia seluruhnya 

tanpa terkecuali. Hal ini tercantum dalam QS Al-

Maidah ayat 32 : 

مَنْ قتَلََ نفَْسًا بِغيَْرِ نفَْسٍ اوَْ فَسَادٍ فىِ الَْرَْضِ فَكَانََّمَا قتَلََ النَّاسَ 

 جَمِيْعاًِۗ وَمَنْ احَْياَهَا فَكَانََّمَا احَْياَ النَّاسَ جَمِيْعاً ِۗ 
Artinya: ”Barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan 
karena orang itu (membunuh) orang lain, atau bukan karena 
membuat kerusakan di muka bumi, maka seakan-akan dia telah 
membunuh manusia seluruhnya. Dan barang siapa yang 
memelihara kehidupan seorang manusia, maka seolah-olah dia telah 
memelihara kehidupan manusia semuanya“(QS Al-Maidah ayat 

32) 
 

                                                             
30 Sugianto Sugianto, Abdurohim Abdurohim, and Oriza Aditya, “Legal 
Reconstruction and Polygamy Problems in Sharia Maqashid and Positive Law 
Perspectives,” Journal of Social Science 3, no. 5 (2022): 1046–55. 



 

41 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

3) Ifdzu Aql ( ححححححح ححححح ) atau Menjaga Akal 

Akal adalah sesuatu yang membedakan manusia 

dengan makhluk lainnya. Inilah salah satu yang 

menyebabkan manusia menjadi makhluk dengan 

penciptaan terbaik dibandingkan yang lainnya. Akal 

akan membantu manusia untuk menentukan mana 

yang baik dan buruk.    Penghargaan Islam terhadap 

peran akal terdapat pada orang yang berilmu, yang 

mempergunakan akal-nya untuk memikirkan ayat-ayat 

Allah SWT. Sebagaimana firman Allah SWT dalam QS 

Ali-Imran ayat 190-191: 

اِنَّ فيِْ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالَْرَْضِ وَاخْتِلَافِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ لْياَتٍ 

عَلى جُنوُْبِهِمْ    لْوُلِى الْلْباَبِِۙ  قعُوُْداً وَّ الَّذِيْنَ يَذْكرُُوْنَ اللهَ قيِاَمًا وَّ

 خَلْقِ السَّمَوَاٰتِ وَالْرْضِۚ رَبَّناَ مَا خَلقَْتَ هذاَ باَطِلۚا وَيتَفََكَّرُوْنَ فيِْ 

 النَّارإِ سبُْحاٰنَكَ فقَِناَ عَذاَبَ 
Artinya: “Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan 
silih bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-
orang yang berakal (190), (yaitu) orang-orang yang mengingat 
Allah sambil berdiri atau duduk atau dalam keadaan berbaring dan 
mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya 
berkata): “Ya Tuhan kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan 
sia-sia, Maha Suci Engkau, maka peliharalah kami dari siksa 

neraka).”( Q.S Ali-Imran :190-191) 

4) Hifdzu An Nasl (حـفـظ النـسـل ) atau Menjaga Keturunan 

Kemaslahatan utama yang dilindungi syariat 

melalui poin ini adalah keberlangsungan suatu generasi 

manusia, untuk mencegahnya dari kepunahan, dengan 

upaya-upaya yang mengacu pada kebaikan di dunia 

dan akhirat.   Salah satu poin penting dalam sebuah 

pernikahan adalah lahirnya generasi penerus yang 

diharapkan dapat berkontribusi lebih baik. Keturunan 

menjadi penting, salah satu yang mencelakai penjagaan 



 

42 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

keturunan adalah dengan melakukan zina.    Dalam Al-

Qur’an, Allah berfirman secara tegas mengenai zina 

yaitu pada QS An-Nur ayat 2 : 

لَ تأَخُْذْكُمْ  نْهُمَا مِائةََ جَلْدةٍَ وَّۖ انيِْ فاَجْلِدوُْا كلَُّ وَاحِدٍ مِِّ انيَِةُ وَالزَّ الَزَّ

بِهِمَا رَأفَْةٌ فيِْ دِيْنِ اللهِ اِنْ كنُْتمُْ تؤُْمِنوُْنَ باِللهِ وَالْيوَْمِ الْٰخِرِۚ وَلْيَشْهَدْ 

نَ الْمُؤْ عَذاَبَهُمَا طَاۤفَةٌ مِِّ  نإيْناِ   مإ
Artinya: “Pezina perempuan dan pezina laki-laki, deralah masing-
masing dari keduanya seratus kali, dan janganlah rasa belas kasihan 
kepada keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan) agama 
(hukum) Allah, jika kamu beriman kepada Allah dan hari kemudian; 
dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman mereka disaksikan oleh 
sebagian orang-orang yang beriman.”(QS An-Nur : 2) 

5) Hifdzu Al Maal ( ححححححح ححححح ) atau Menjaga 

Harta 

Pembahasan perkara harta lebih ke arah interaksi 

dalam muamalah. Menjaga harta adalah dengan 

memastikan bahwa harta yang kamu miliki tidak 

bersumber dari yang haram. Serta memastikan bahwa 

harta tersebut didapatkan dengan jalan yang diridhai 

Allah bukan dengan cara bathil sebagaimana 

difirmankan Allah dalam QS. Al-Baqarah ayat 188: 

وَلَ تأَكْلُوُْا امَْوَالَكُمْ بيَْنَكُمْ باِلْباَطِلِ وَتدُلْوُْا بِهَا الِىَ الْحُكَّامِ لِتأَكُْلوُْا 

نْ امَْوَالِ النَّاسِ باِلْثمِْ وَانَْتمُْ تعَْلَمُوْن  فرَِيْقاً مِِّ
Artinya: “Dan janganlah sebahagian kamu memakan harta 
sebahagian yang lain di antara kamu dengan jalan yang bathil dan 
(janganlah) kamu membawa (urusan) harta itu kepada hakim, 
supaya kamu dapat memakan sebahagian daripada harta benda 
orang lain itu dengan (jalan berbuat) dosa, padahal kamu 

mengetahui” 

Dari semua paparan di atas, tampak bahwa maqashid al-

syari'ah merupakan aspek penting dalam pengembangan hukum 

Islam. Ini sekaligus sebagai jawaban bahwa hukum Islam itu dapat 



 

43 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dan bahkan sangat mungkin beradaptasi dengan perubahan-

perubahan sosial yang terjadi di masyarakat.31 Adaptasi yang 

dilakukan tetap berpijak pada landasan-landasan yang kuat dan 

kokoh serta masih berada pada ruang lingkup syari'ah yang bersifat 

universal. Ini juga sebagai salah satu bukti bahwa Islam itu selalu 

sesuai untuk setiap zaman dan pada setiap tempat. 

3. Etika Islam Awal 

Etika merupakan salah satu aspek fundamental dalam ajaran 

Islam sejak masa awal kenabiannya. Islam tidak hanya hadir sebagai 

sistem ibadah atau hukum semata, tetapi juga sebagai panduan 

moral dan akhlak yang membentuk karakter individu dan 

masyarakat. Nabi Muhammad SAW dikenal bukan hanya sebagai 

pemimpin politik dan spiritual, tetapi juga sebagai teladan akhlak 

yang luhur dalam pergaulan sosial. 

Nilai-nilai utama dalam etika Islam awal antara lain adalah 

kejujuran, kesederhanaan, dan empati terhadap fakir miskin. 

Kejujuran menjadi landasan dalam membangun kepercayaan, baik 

dalam hubungan antarindividu maupun dalam aktivitas ekonomi 

dan sosial. Kesederhanaan tercermin dalam ajakan untuk tidak 

hidup berlebih-lebihan dan selalu merasa cukup dengan apa yang 

dimiliki.32 Empati terhadap fakir miskin ditunjukkan melalui sikap 

peduli, berbagi, dan tanggung jawab sosial terhadap kelompok yang 

lemah. 

Islam juga menanamkan etos keadilan ekonomi melalui 

pelarangan berbagai bentuk praktik yang merugikan orang lain, 

seperti riba, kecurangan dalam transaksi, dan perbuatan zalim. 

Nilai-nilai ini bertujuan untuk menciptakan kehidupan sosial yang 

                                                             
31 Putri Ismukhanah Ayu Alifia and Nayli Fakhriah, “Optimalization of Green Sukuk 
as an Effort to Develop Sustainable Development (SDGs) in Review of Maqashid 

Sharia,” Majapahit Journal of Islamic Finance and Management 4, no. 1 (2024): 69–88. 
32 Mohammed Ali Al-Bar et al., “The Sources of Common Principles of Morality and 
Ethics in Islam,” Contemporary Bioethics: Islamic Perspective, 2015, 19–48. 



 

44 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

harmonis, adil, dan saling menghormati hak-hak individu maupun 

kolektif. 

Selain itu, etika Islam menekankan pentingnya tanggung 

jawab sosial dan keluarga. Seorang Muslim dipandang bertanggung 

jawab tidak hanya atas dirinya sendiri, tetapi juga atas kesejahteraan 

orang-orang di sekitarnya. Konsep tanggung jawab ini meliputi 

pengasuhan, pendidikan, serta penjagaan terhadap nilai-nilai moral 

dalam lingkup rumah tangga dan komunitas. Etika semacam ini 

menjadi fondasi terbentuknya masyarakat Islam awal yang 

berintegritas, berkeadaban, dan berorientasi pada kemaslahatan 

bersama. 

E. Warisan Budaya Islam di Era Kenabian 

1. Model Kepemimpinan Kenabian 

Nabi Muhammad SAW mewariskan model kepemimpinan 

yang unik dan revolusioner dalam sejarah peradaban manusia. 

Kepemimpinan beliau tidak hanya berlandaskan pada otoritas 

spiritual sebagai nabi dan rasul, tetapi juga pada kemampuan beliau 

sebagai negarawan yang mengatur sistem sosial, ekonomi, militer, 

dan politik dengan adil dan bijaksana. Posisi beliau sebagai 

pemimpin tertinggi umat tidak didasarkan pada warisan darah atau 

kekuasaan otoriter, melainkan pada legitimasi moral, integritas 

personal, dan kepercayaan umat. 

Kepemimpinan kenabian menampilkan perpaduan harmonis 

antara visi transendental dan strategi praktis.33 Nabi memimpin 

dengan landasan wahyu, tetapi juga responsif terhadap realitas 

sosial dan kebutuhan masyarakat. Dalam menghadapi persoalan 

umat, beliau tidak bertindak sepihak, melainkan menjunjung tinggi 

nilai musyawarah (syura). Hal ini terlihat dalam banyak peristiwa, 

seperti saat menentukan strategi Perang Uhud, penyusunan Piagam 

Madinah, hingga pembagian harta rampasan perang. Nabi memberi 

                                                             
33 Umar Sidiq, “Prophetic Leadership in the Development of Religious Culture in 
Modern Islamic Boarding Schools,” Istawa: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2019): 80–
97. 



 

45 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

ruang bagi partisipasi umat, sekaligus menjaga kewibawaan sebagai 

pemegang amanah ilahi. 

Aspek penting lain dari model kepemimpinan kenabian 

adalah keadilan. Nabi menolak segala bentuk keistimewaan 

berdasarkan status sosial, etnis, atau kekayaan. Dalam praktik 

hukum, beliau tidak ragu menegakkan keadilan meskipun harus 

berhadapan dengan orang dekat. Bahkan dalam situasi genting, 

beliau tetap menjunjung tinggi nilai kemanusiaan, seperti dalam 

penaklukan Makkah, ketika beliau memberikan pengampunan 

umum kepada musuh-musuh lamanya. Sikap ini menegaskan 

bahwa kepemimpinan Islam bukanlah dominasi kekuasaan, 

melainkan bentuk tanggung jawab moral yang mengayomi seluruh 

umat manusia. 

Model ini kemudian dijadikan rujukan oleh para pemimpin 

setelahnya, terutama pada masa Khulafa’ al-Rasyidin, yang berusaha 

mempertahankan semangat kepemimpinan yang adil, partisipatif, 

dan berbasis nilai. Dalam konteks kontemporer, warisan ini 

menginspirasi gagasan kepemimpinan profetik (prophetic 

leadership), yaitu kepemimpinan yang menggabungkan 

spiritualitas, etika publik, dan visi perubahan sosial yang 

berkeadaban. 

2. Sistem Masyarakat Berbasis Nilai Wahyu 

Masyarakat Islam pada masa awal dibentuk berdasarkan 

panduan nilai-nilai wahyu yang diturunkan secara bertahap melalui 

Al-Qur’an dan diteladankan oleh Nabi Muhammad SAW dalam 

kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai tersebut tidak hanya bersifat ritual 

atau ibadah mahdhah semata, tetapi merambah ke seluruh aspek 

kehidupan manusia dari persoalan ekonomi, sosial, politik, hingga 

budaya. Dengan demikian, wahyu menjadi sumber etika publik 

sekaligus kerangka normatif dalam membangun masyarakat yang 

adil, beradab, dan berkeadilan sosial. Dalam sistem ini, prinsip-

prinsip seperti kejujuran, tanggung jawab, persaudaraan, dan 



 

46 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

gotong royong dijadikan pijakan dalam mengatur relasi 

antarindividu maupun kelompok. 

Setiap kebijakan atau keputusan publik baik dalam keluarga 

maupun komunitas luas didorong untuk merujuk pada petunjuk 

wahyu, sehingga kehidupan spiritual umat tidak terputus dari 

realitas sosiopolitik. Inilah ciri khas masyarakat Islam awal: tidak 

mengenal sekularisasi antara agama dan kehidupan publik.34 

Integrasi ini menciptakan masyarakat yang tidak hanya taat secara 

spiritual, tetapi juga sadar secara sosial dan bertanggung jawab 

terhadap sesama. Nilai-nilai wahyu tidak dibiarkan menjadi konsep 

abstrak, tetapi dibumikan melalui aturan konkret dan praktik 

kehidupan yang inklusif dan partisipatif. 

3. Budaya Literasi dan Dokumentasi 

Seiring dengan turunnya wahyu, masyarakat Islam awal 

mulai mengembangkan tradisi literasi yang sebelumnya belum 

menjadi budaya dominan di Jazirah Arab. Meski sebagian besar 

masyarakat Arab saat itu masih mengandalkan tradisi lisan, Nabi 

Muhammad SAW mendorong transformasi penting dengan 

menunjuk sejumlah sahabat sebagai kuttab al-wahy (penulis 

wahyu). Setiap kali wahyu turun, Nabi segera mendiktekan isinya 

kepada para penulis ini agar dicatat secara rapi pada media yang 

tersedia, seperti pelepah kurma, tulang, kulit, atau batu pipih.35 

Langkah ini menandai munculnya kesadaran pentingnya 

dokumentasi teks suci sebagai fondasi keberlanjutan ajaran Islam. 

Selain pencatatan wahyu, Nabi Muhammad SAW juga 

memelopori dokumentasi dalam bentuk lain, seperti perjanjian 

politik dan surat diplomatik. Contoh paling monumental adalah 

Piagam Madinah, sebuah dokumen sosial-politik yang menjabarkan 

                                                             
34 Maulana Ismail et al., “Peran Pendidikan Al-Qur’an Dan Hadis Terhadap 

Pembentukan Kebudayaan Islam,” La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam 17, no. 1 (2025): 
101–15. 
35 Muhajir Muhajir, Rismawati Rismawati, and Nafilaa Istiqomah, “Sejarah 
Pendidikan Islam Pada Masa Rasulullah SAW, Khulafa Al-Rasyidin, Dan Bani 
Umayyah,” Maharsi: Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Sosiologi 6, no. 3 (2024): 171–77. 



 

47 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

prinsip hidup bersama antara umat Islam dan komunitas non-

Muslim di Madinah. Piagam ini menjadi preseden penting dalam 

sejarah hukum dan tata kelola masyarakat multikultural. Nabi juga 

mengirimkan surat resmi kepada para penguasa besar seperti 

Heraklius (Kaisar Romawi), Kisra (Raja Persia), dan Negus (Raja 

Abisinia), yang tidak hanya menjadi bagian dari strategi dakwah 

global, tetapi juga menunjukkan pemahaman Nabi terhadap 

pentingnya dokumentasi tertulis dalam komunikasi antarnegara. 

Tradisi tulis-menulis juga meletakkan dasar bagi 

berkembangnya budaya intelektual Islam di masa setelahnya. 

Dokumentasi wahyu, surat, dan arsip pemerintahan menjadi pijakan 

awal bagi terbentuknya lembaga-lembaga pendidikan, 

perpustakaan, dan ilmu pengetahuan dalam peradaban Islam klasik. 

Literasi tidak lagi dipandang sebagai sekadar kemampuan teknis, 

tetapi sebagai sarana untuk menjaga ilmu, memperluas cakrawala 

berpikir, dan membangun sistem peradaban yang berorientasi pada 

ilmu dan etika. Warisan inilah yang kemudian dilanjutkan secara 

masif pada masa Khulafa’ al-Rasyidin, Umayyah, dan Abbasiyah 

melalui kodifikasi Al-Qur’an, pengumpulan hadis, dan 

pembentukan tradisi keilmuan yang mendunia. 

4. Pondasi Kebudayaan Islam yang Diwariskan 

a. Tauhid sebagai Pusat Pandangan Hidup 

Tauhid merupakan fondasi utama yang membentuk 

seluruh dimensi kebudayaan Islam. Keyakinan kepada 

keesaan Allah tidak hanya menjadi inti teologis, tetapi juga 

membentuk cara pandang umat Islam terhadap kehidupan, 

alam semesta, dan relasi sosial. Dalam masyarakat Islam 

awal, tauhid menumbuhkan kesadaran bahwa semua 

manusia setara di hadapan Tuhan, sehingga tidak ada ruang 

untuk diskriminasi berdasarkan kekayaan, keturunan, atau 



 

48 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

kekuasaan.36 Tauhid juga menjadi landasan etika bahwa 

setiap perbuatan manusia memiliki dimensi spiritual dan 

tanggung jawab moral. 

b. Keseimbangan antara Hak dan Kewajiban 

Islam memperkenalkan prinsip keadilan yang 

diwujudkan dalam bentuk keseimbangan antara hak 

individu dan kewajiban sosial. Dalam sistem masyarakat 

yang dibangun Nabi, setiap anggota memiliki hak untuk 

dihormati, dilindungi, dan dipenuhi kebutuhannya, tetapi 

juga berkewajiban menjaga kebaikan kolektif, taat terhadap 

hukum, serta berkontribusi pada kehidupan bersama. 

Prinsip ini menumbuhkan masyarakat yang tidak egoistis, 

tetapi berorientasi pada tanggung jawab dan harmoni sosial. 

c. Prinsip Persaudaraan Universal (Ukhuwah) 
Islam sejak awal telah menghapus batas-batas sempit 

berbasis kesukuan dan menggantinya dengan ukhuwah 

Islamiyyah dan ukhuwah insaniyyah. Dalam masyarakat 

Madinah, misalnya, Nabi mempersaudarakan kaum 

Muhajirin dan Anshar tanpa mempertimbangkan latar 

belakang etnis dan kelas sosial. Persaudaraan universal ini 

bukan sekadar slogan, tetapi diwujudkan dalam praktik 

kehidupan yaitu saling membantu, menghormati perbedaan, 

dan memperjuangkan keadilan untuk semua.37 Nilai ini 

kemudian berkembang menjadi pilar penting dalam 

membangun masyarakat multikultural yang inklusif. 

5. Pengaruh Jangka Panjang 

Peninggalan budaya yang dibangun pada masa kenabian 

tidak hanya berhenti sebagai praktik masyarakat lokal di Madinah, 

                                                             
36 Harald Motzki and Yasin Dutton, “The Origins of Islamic Law: The Qur’an, the 

Muwatta’ and Madinan ’Amal,” Journal of Law and Religion 15, no. 1/2 (2000): 369, 
https://doi.org/10.2307/1051526. 
37 Fred M. Donner, “Muhammad Und Die Frühe Islamische Gemeinschaft Aus 
Historischer Sicht,” Asiatische Studien - Études Asiatiques 68, no. 2 (July 1, 2014): 439–51, 
https://doi.org/10.1515/asia-2014-0028. 



 

49 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

tetapi menjadi fondasi peradaban global yang bertahan selama 

berabad-abad. Nilai-nilai seperti tauhid, keadilan, musyawarah, dan 

tanggung jawab sosial yang diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW 

menjadi acuan utama dalam pembangunan masyarakat Islam 

setelah beliau wafat. Periode Khulafaur Rasyidin  merupakan contoh 

awal bagaimana warisan kenabian diimplementasikan melalui 

institusi pemerintahan, sistem hukum, distribusi zakat, dan 

perluasan dakwah yang tetap berlandaskan pada prinsip-prinsip 

etika dan spiritual. 

Pada lintasan sejarah selanjutnya, terutama pada masa Dinasti 

Umayyah dan Abbasiyah, warisan ini berkembang menjadi sebuah 

sistem peradaban yang kompleks dan maju. Budaya literasi yang 

dimulai dari pencatatan wahyu dan surat-surat Nabi berkembang 

menjadi kegiatan ilmiah melalui penerjemahan karya-karya filsafat, 

pembangunan perpustakaan, dan pendirian madrasah. Etika 

kepemimpinan yang menekankan keadilan dan partisipasi 

melahirkan sistem administrasi dan birokrasi yang teratur.38 Nilai-

nilai spiritual melahirkan karya-karya besar arsitektur dan sastra, 

sedangkan semangat ilmiah melahirkan ilmuwan-ilmuwan besar di 

berbagai bidang. Sehingga, warisan budaya masa kenabian tidak 

hanya relevan secara spiritual, tetapi juga produktif secara 

intelektual dan sosial dalam membangun peradaban Islam yang 

melampaui zaman. 

                                                             
38 Adam Bursi, “‘You Were Not Commanded to Stroke It, but to Pray Nearby It’: 
Debating Touch within Early Islamic Pilgrimage,” The Senses and Society 17, no. 1 
(January 2, 2022): 8–21, https://doi.org/10.1080/17458927.2021.2020604. 



 

50 | P a g e  
 

 

BAB III 
KEBUDAYAAN ISLAM MASA 

KHULAFAUR RASYIDIN 

Sepeninggal Nabi Muhammad SAW pada tahun 632 M (11 H), 

tongkat estafet kepemimpinan umat Islam dilanjutkan oleh Khulafa 

al-Rasyidin - Abu Bakar al-Shiddiq (632-634 M), Umar bin al Khattab 

(634-644 M), Utsman bin Affan (644-656 M), dan Ali bin Abi Ṭalib 

(656-661 M). Keempat khalifah ini diangkat melalui proses 

musyawarah dan konsensus rakyat, bukan melalui pewarisan 

kekuasaan, yang menunjukkan karakter awal sistem pemerintahan 

Islam yang didasarkan pada nilai syura dan legitimasi moral. 

Kepemimpinan mereka merupakan kelanjutan dari misi kenabian 

untuk melestarikan agama dan mengatur kehidupan publik 

berdasarkan prinsip-prinsip keadilan, kejujuran dan tanggung jawab 

sosial. 

Periode Khulafa al-Rasyidin merupakan periode transisi yang 

krusial dari masyarakat kenabian menuju pelembagaan awal Islam.39 

Selain mempertahankan ajaran Nabi, mereka juga memperluas 

wilayah Islam, menyusun administrasi pemerintahan, membangun 

sistem peradilan, dan mengembangkan budaya pengetahuan dan 

toleransi sosial. Tantangan politik, ekonomi, dan sosial yang mereka 

hadapi direspon dengan solusi yang berakar pada nilai-nilai wahyu, 

namun tetap kontekstual dan adaptif. Sehingga warisan kebudayaan 

Islam pada masa ini tidak hanya berupa kontinuitas, namun juga 

                                                             
39 Ermy Azziaty Rozali and Zamri Ab Rahman, “Kecemerlangan Futuhat Islamiyyah 
Era Khulafa’ Al-Rashidin,” Journal of Al-Tamaddun 12, no. 2 (December 30, 2017): 25–
40, https://doi.org/10.22452/JAT.vol12no2.3. 



 

51 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

inovasi yang berakar pada semangat kenabian dan kebutuhan 

zaman. 

A. Perluasan Wilayah dan Dinamika Sosial-Budaya 

Periode Khulafa al-Rasyidin menandai fase penting dalam 

transformasi Islam dari sebuah komunitas lokal di Jazirah Arab 

menjadi kekuatan global yang berpengaruh. Perluasan wilayah yang 

terjadi secara masif pada masa ini bukan semata-mata merupakan 

ekspansi militer, tetapi juga menjadi titik awal dari pembentukan 

masyarakat Islam yang majemuk dan beradab. Di tengah laju 

ekspansi, para khalifah tetap mempertahankan semangat kenabian 

dalam menjaga keadilan, toleransi, dan keterbukaan terhadap 

budaya lain. Hal ini menciptakan dinamika sosial dan budaya yang 

kompleks, di mana nilai-nilai Islam bertemu dan berinteraksi 

dengan beragam tradisi lokal, melahirkan sintesis yang memperkaya 

wajah peradaban Islam ke depannya. 

1. Ekspansi Teritorial yang Signifikan 

Pada masa Khulafa al-Rasyidin (632–661 M), perluasan 

wilayah kekuasaan Islam mencapai tingkat yang belum pernah 

terjadi sebelumnya. Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, 

Khalifah Abu Bakar Al-Siddiq memulai ekspansi dengan 

mengonsolidasikan Jazirah Arab melalui perang melawan kaum 

murtad dan penyatuan kembali suku-suku yang terpecah pasca-

kenabian. Tongkat ekspansi kemudian dilanjutkan secara besar-

besaran oleh Khalifah Umar bin al-Khattab, yang memimpin 

penaklukan wilayah strategis seperti Syam (Suriah dan Palestina), 

Irak, Mesir, dan sebagian besar wilayah Persia. Perluasan ini 

berlangsung cepat dan relatif stabil karena strategi militer yang 

matang serta dukungan logistik dan moral dari umat Islam. 

Penaklukan ini tidak semata-mata membawa kemenangan 

politik dan teritorial, melainkan juga mempertemukan umat Islam 

dengan peradaban-peradaban besar dunia kuno, seperti Romawi 



 

52 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Timur (Bizantium) dan Persia Sasaniyah.40 Di wilayah-wilayah ini, 

umat Islam berinteraksi dengan sistem pemerintahan, hukum, seni, 

dan literasi yang telah lama berkembang. Interaksi ini menciptakan 

peluang untuk belajar, mengadaptasi, dan menyusun ulang sistem 

sosial-politik Islam agar lebih sesuai dengan wilayah-wilayah baru 

yang dikuasai. Misalnya, administrasi di Persia memberi inspirasi 

dalam pembentukan sistem diwan (catatan birokrasi) yang 

diterapkan Umar, dan lembaga-lembaga peradilan disusun lebih 

rapi untuk menyesuaikan dengan masyarakat yang beragam etnis 

dan keyakinan. 

Keberhasilan ekspansi ini turut melahirkan identitas baru bagi 

umat Islam sebagai peradaban kosmopolit. Wilayah kekuasaan yang 

sebelumnya homogen berubah menjadi masyarakat multikultural 

dengan berbagai bahasa, adat, dan agama. Namun, alih-alih 

memaksakan uniformitas, pemerintahan Islam justru 

mengedepankan pendekatan inklusif dan toleran. Penduduk non-

Muslim diberi perlindungan hukum dan kebebasan beragama 

selama mereka tunduk pada aturan negara dan membayar jizyah.41 

Dengan demikian, ekspansi teritorial di masa Khulafa’ al-Rasyidin 

tidak hanya memperluas batas kekuasaan, tetapi juga memperluas 

cakrawala sosial, budaya, dan politik Islam, serta meletakkan 

fondasi bagi integrasi lintas peradaban yang berkelanjutan. 

2. Pertemuan Budaya dan Integrasi Sosial 

Pengembangan wilayah yang terjadi antara tahun 632-661 

Masehi membawa umat Islam ke dalam kontak langsung dengan 

peradaban besar yang telah berdiri selama berabad-abad. Di Levant 

dan Mesir, umat Islam berinteraksi dengan warisan Romawi Timur 

(Bizantium), termasuk sistem hukum, arsitektur, dan komunitas 

                                                             
40 Essam Ayyad, “Re-Evaluating Early Memorization of the Qurʾān in Medieval 

Muslim Cultures,” Religions 13, no. 2 (February 17, 2022): 179, 
https://doi.org/10.3390/rel13020179. 
41 James Weaver, Letizia Osti, and Ulrich Rudolph, “Putting the House of Wisdom in 
Order: Why the Fourth/Tenth Century?,” Asiatische Studien - Études Asiatiques 71, no. 3 
(December 20, 2017): 767–70, https://doi.org/10.1515/asia-2017-0056. 



 

53 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Kristen Koptik yang telah lama tinggal di wilayah tersebut. 

Sementara di Persia, yang ditaklukkan sekitar tahun 637 Masehi 

(Perang Qadisiyyah), umat Islam bersentuhan dengan tradisi agama 

Zoroaster, bahasa Pahlavi, dan struktur birokrasi dan administrasi 

yang sangat kompleks. Interaksi ini tidak bersifat sepihak, tetapi 

membentuk hubungan timbal balik yang memperkaya pengalaman 

sosio-politik Muslim. 

Pada konteks budaya dan administrasi, Muslim tidak serta 

merta menggantikan seluruh sistem lokal, tetapi mengadaptasi 

banyak elemen yang relevan. Bahasa Arab mulai dipelajari dan 

disebarkan, tetapi di banyak daerah, bahasa-bahasa lokal seperti 

Yunani, Syria dan Persia masih digunakan untuk tujuan 

administratif hingga pertengahan abad ke-7. Sistem diwan (catatan 

administratif) yang diperkenalkan oleh Umar bin Khattāb sekitar 

tahun 640 Masehi merupakan contoh adopsi struktur pemerintahan 

Persia yang diislamkan. Struktur sosial masyarakat Islam diperluas 

untuk mencakup tidak hanya Muslim Arab, tetapi juga non-Arab 

dan non-Muslim yang hidup berdampingan dalam entitas politik 

yang lebih besar. 

Nilai-nilai Islam yang universal dan inklusif memungkinkan 

terjadinya integrasi sosial tanpa kekerasan budaya. Non-Muslim 

diberi status ahl al-dhimmah, warga negara yang dilindungi secara 

hukum selama mereka membayar jizyah, pajak sebagai kompensasi 

atas perlindungan negara Islam. Mereka diizinkan untuk 

mempraktikkan agama, adat istiadat, dan kegiatan ekonomi mereka 

tanpa dipaksa untuk masuk Islam. Praktik ini, yang diterapkan 

secara luas sejak masa Umar bin Khattāb, menunjukkan kemampuan 

Islam awal untuk mengelola keragaman dalam kerangka keadilan 

dan konsensus sosial. Dalam kondisi seperti itu, masyarakat Islam 

bertransformasi menjadi entitas yang majemuk dan dinamis, yang 

menjadi ciri utama peradaban Islam pada abad-abad berikutnya. 

3. Transformasi Budaya dan Identitas Kolektif 



 

54 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Di tengah dinamika ekspansi wilayah yang begitu cepat pada 

masa Khulafa al-Rasyidin (632–661 M), masyarakat Islam tidak 

kehilangan akar spiritualnya. Justru, nilai-nilai tauhid, keadilan, dan 

persaudaraan yang diwariskan oleh Nabi Muhammad SAW menjadi 

kompas moral dan kultural dalam mengelola keberagaman etnis, 

agama, dan budaya yang masuk ke dalam wilayah kekuasaan Islam. 

Prinsip-prinsip tersebut bukan hanya dijaga sebagai ajaran teologis, 

melainkan diterjemahkan ke dalam kebijakan sosial-politik yang 

menumbuhkan rasa keadilan dan solidaritas antarwarga, baik 

Muslim maupun non-Muslim. 

Identitas budaya Islam yang terbentuk selama masa ini tidak 

dibangun melalui dominasi paksa atau penghapusan budaya lokal, 

tetapi melalui keteladanan etis, dialog sosial, dan integrasi bertahap. 

Banyak unsur budaya lokal yang diadopsi dan diberi ruh baru 

melalui nilai-nilai Islam, menjadikan proses islamisasi lebih bersifat 

transformasional ketimbang konfrontatif.42 Masjid-masjid yang 

mulai dibangun secara luas seperti Masjid Kufah (Irak), Masjid Amr 

bin Ash (Mesir), dan masjid-masjid di wilayah Syam tidak hanya 

berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga menjadi pusat 

pendidikan, administrasi, dan interaksi sosial lintas golongan, 

sehingga memperkuat kohesi masyarakat dan memperluas cakupan 

identitas kolektif umat. 

Salah satu elemen penting dari transformasi budaya ini adalah 

penyebaran bahasa Arab, yang secara perlahan menggantikan 

bahasa-bahasa lokal sebagai alat komunikasi resmi dan intelektual. 

Bahasa Arab menjadi pengikat kultural baru dalam wilayah yang 

secara geografis dan etnis sangat beragam. Ia berperan besar dalam 

proses kodifikasi hukum, penyebaran Al-Qur’an, dan 

pengembangan ilmu pengetahuan. Dengan demikian, ekspansi yang 

terjadi pada masa Khulafa al-Rasyidin tidak hanya memperluas 

                                                             
42 Hagit Nol, “Arab Migration During Early Islam: The Seventh to Eighth Century AD 
from an Archaeological Perspective,” Open Archaeology 9, no. 1 (December 29, 2023), 
https://doi.org/10.1515/opar-2022-0342. 



 

55 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

batas geografis kekuasaan Islam, tetapi juga menjadi awal dari 

lahirnya peradaban Islam yang kosmopolit, transnasional, dan 

berbasis nilai. 

B. Administrasi dan Sistem Pemerintahan 

Masa Khulafa’ al-Rasyidin (632–661 M) merupakan tonggak 

awal terbentuknya sistem pemerintahan Islam yang tidak hanya 

bersandar pada nilai spiritual, tetapi juga mengedepankan prinsip 

keadilan, kesederhanaan, dan pelayanan kepada rakyat. 

Pemerintahan mereka tidak mewarisi bentuk monarki, tetapi 

berbasis musyawarah dan legitimasi moral, bukan keturunan. Para 

khalifah menjalankan kekuasaan tanpa kemewahan, bahkan dalam 

kondisi hidup yang sangat sederhana, sebagai simbol keteladanan 

dan tanggung jawab amanah kepada umat. 

Khalifah Abu Bakar al-Ṣiddiq: 

1. Mendisiplinkan penarikan dan distribusi zakat. 

2. Menyatukan kembali suku-suku Arab melalui Perang 

Riddah, menjaga stabilitas negara baru pasca-wafatnya 

Nabi. 

3. Menjadi simbol awal bahwa kepala negara bertugas menjaga 

agama sekaligus kesejahteraan sosial.43 

Khalifah Umar bin al-Khattab menjadi tokoh reformis yang 

meletakkan fondasi administrasi modern dalam pemerintahan 

Islam. Beberapa terobosannya antara lain: 

1. Pembentukan Diwan (catatan administrasi dan distribusi 

gaji tentara). 

2. Penerapan Kalender Hijriyah sebagai sistem waktu resmi 

umat Islam (dimulai tahun 17 H/638 M). 

3. Pembentukan wilayah administratif (wilayah, amir, dan 

qāḍī) untuk mempermudah kontrol pemerintahan pusat 

terhadap daerah. 

                                                             
43 Iréne Mélikoff, “From God of Heaven to King of Men: Popular Islam among Turkic 
Tribes from Central Asia to Anatolia,” Religion, State and Society 24, no. 2–3 (September 
1996): 133–38, https://doi.org/10.1080/09637499608431734. 



 

56 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

4. Pembentukan sistem peradilan dan pengangkatan hakim 

profesional, memisahkan kekuasaan yudikatif dari 

eksekutif. 

5. Pengawasan terhadap gubernur: rakyat diberi hak mengadu 

jika terjadi penyalahgunaan kekuasaan. 

Gaya kepemimpinan Umar dikenal tegas namun sangat 

peduli terhadap rakyat. Ia sering menyamar di malam hari untuk 

memantau langsung kehidupan rakyatnya. Prinsip akuntabilitas 

dijunjung tinggi, bahkan ada laporan bahwa Umar mencopot 

beberapa gubernur karena laporan rakyat yang terbukti benar. 

Pemerintahannya menunjukkan bahwa negara Islam dapat berjalan 

dengan transparansi, efisiensi, dan keadilan. 

Pada masa Utsman bin ‘Affan, administrasi diperluas dan 

mulai mengalami sentralisasi. Utsman juga dikenal karena 

standarisasi mushaf Al-Qur’an, salah satu kebijakan penting yang 

sangat berdampak pada konsistensi ajaran Islam di wilayah yang 

semakin luas. Sementara itu, Ali bin Abi Talib memperjuangkan 

pemerintahan yang bersih dan adil, di tengah gejolak politik pasca-

kematian Utsman. Ali bin Abi Talib menekankan pentingnya 

kepemimpinan yang mengutamakan etika spiritual, bukan sekadar 

kekuasaan. Secara keseluruhan, sistem pemerintahan di masa 

Khulafa’ al-Rāsyidīn berakar pada prinsip-prinsip: 

1. Syura (musyawarah sebagai metode pengambilan 

keputusan) 

2. ‘Adl (keadilan dalam pengelolaan hukum dan kekuasaan) 

3. Amanah (tanggung jawab dan integritas pemimpin) 

4. Zuhud (kesederhanaan dalam gaya hidup dan jabatan) 

Model pemerintahan Khulafa al-Rasyidin kelak dijadikan 

rujukan ideal dalam berbagai wacana politik Islam klasik maupun 

kontemporer. Pemerintahan mereka dianggap merepresentasikan 

sistem kenegaraan yang harmonis antara nilai wahyu dan realitas 

sosial, karena dijalankan berdasarkan prinsip keadilan, amanah, 

syura (musyawarah), dan kesederhanaan. Tidak hanya menghindari 



 

57 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

korupsi, nepotisme, dan penyalahgunaan kekuasaan, para khalifah 

juga menempatkan diri sebagai pelayan umat, bukan penguasa 

absolut. Hal ini menjadikan model pemerintahan mereka sebagai 

simbol politik etis dan spiritual, yang menempatkan kepentingan 

rakyat sebagai prioritas utama serta menjadikan legitimasi moral 

sebagai fondasi utama kepemimpinan.44 Dalam sejarah pemikiran 

politik Islam, model ini sering disebut sebagai al-Khilafah al-Rasyidah 

(kekhalifahan yang lurus), sebuah idealisme pemerintahan yang 

tidak sekadar legal-formal, tetapi juga bernilai profetik dan 

transformatif. 

C. Perkembangan Ilmu dan Pendidikan 

Terlepas dari kenyataan bahwa pada masa Khulafa al-

Rasyidin (632-661 M) belum ada lembaga pendidikan formal seperti 

madrasah atau universitas yang berkembang pada masa Abbasiyah, 

periode ini memainkan peran penting sebagai fondasi awal bagi 

lahir dan berkembangnya tradisi keilmuan Islam. Pendidikan pada 

masa itu tidak dijalankan melalui struktur kelembagaan resmi, tetapi 

tumbuh secara alami dan intensif di tengah-tengah masyarakat 

Muslim yang haus akan ilmu pengetahuan. Bangunan-bangunan 

masjid besar seperti 1)  Masjid Nabawi di Madinah, 2) Masjid Kufah 

di Irak, dan 3) Masjid Fustat di Mesir tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat beribadah, namun juga sebagai pusat pembelajaran aktif, 

tempat para sahabat Nabi mengajarkan Al-Qur'an, hadits, fikih, dan 

nilai-nilai keislaman kepada generasi penerusnya. Dalam suasana 

kesederhanaan namun penuh semangat keilmuan, tumbuhlah 

budaya halaqah (majelis ilmu) yang kelak menjadi model dasar 

sistem pendidikan Islam pada abad-abad berikutnya. Periode ini, 

dengan segala keterbatasannya, berhasil menanamkan etos 

intelektual dan spiritual yang kuat dalam peradaban Islam. 

Fokus utama pendidikan Islam saat itu meliputi: 

                                                             
44 Salah Ud Din, Sharifah Hayaati Syed Ismail, and Raja Hisyamudin Raja Sulong, 
“Combating Corruption Based on Al-Siyasah Al-Syar’iyyah Perspective: A Literature 
Review,” International Journal of Ethics and Systems 40, no. 4 (2024): 776–807. 



 

58 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

1. Pengajaran Al-Qur’an 

Sahabat-sahabat utama berperan aktif dalam mengajarkan 

bacaan (qira’ah), makna ayat, dan konteks turunnya (asbab al-nuzul) 

secara langsung kepada umat. Pengajaran ini tidak hanya bersifat 

teknis, tetapi juga mendalam secara spiritual dan kontekstual, agar 

umat tidak sekadar membaca tetapi memahami dan menghayati isi 

Al-Qur’an sebagai pedoman hidup. 

2. Hadis Nabi 

Periwayatan hadis dilakukan dengan sangat hati-hati dan 

penuh tanggung jawab. Para sahabat yang menyaksikan langsung 

ucapan dan perbuatan Nabi menyampaikan hadis kepada generasi 

setelahnya dengan sistem isnad (rantai perawi) yang teliti. Ketelitian 

ini menjadi cikal bakal dari ilmu hadis yang kelak berkembang 

menjadi disiplin tersendiri dalam tradisi keilmuan Islam. 

3. Dasar-dasar fiqh 

Seiring berkembangnya masyarakat dan munculnya 

persoalan-persoalan baru setelah wafatnya Nabi, para sahabat 

melakukan ijtihad untuk memberikan jawaban hukum. Proses ini 

menjadi awal mula terbentuknya fiqh Islam, yang berpijak pada Al-

Qur’an, sunnah, dan pertimbangan maslahat. Keputusan-keputusan 

mereka kelak menjadi rujukan dalam pembentukan mazhab fiqh 

pada masa berikutnya. 

4. Sejarah Islam awal 

Kisah-kisah penting seperti hijrah Nabi, Perang Badar, 

Perjanjian Hudaibiyah, hingga khutbah-khutbah beliau 

didokumentasikan secara lisan oleh para sahabat dan dituturkan 

dari generasi ke generasi. Selain sebagai pengingat sejarah 

perjuangan Islam, narasi ini juga menjadi sumber moral dan 

keteladanan dalam membangun masyarakat Muslim yang tangguh 

dan berkarakter. 

Para sahabat besar Nabi Muhammad SAW memainkan peran 

penting sebagai tokoh pengajar (mu’allim) dan rujukan keilmuan 

Islam awal. Mereka tidak hanya mewarisi ilmu langsung dari Nabi, 



 

59 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

tetapi juga menjadi pelopor penyebaran ilmu di berbagai pusat 

peradaban Islam. Di antara sahabat yang paling berpengaruh dalam 

tradisi keilmuan adalah sebagai berikut: 

a. Abdullah bin Mas‘ud di Kufah 

Termasuk di antara sahabat awal yang masuk Islam 

dan dikenal memiliki kedekatan khusus dengan Nabi. Di 

Kufah, Abdullah bin Mas‘ud menjadi otoritas utama dalam 

bidang tafsir Al-Qur’an dan qirā’ah (bacaan). 

Pemahamannya terhadap makna ayat-ayat Al-Qur’an sangat 

mendalam, dan ajarannya memberikan pengaruh besar 

terhadap generasi tabi‘in di wilayah Irak. Banyak ulama fiqh 

awal yang merujuk pada ajaran-ajarannya dalam penetapan 

hukum. 

b. Zayd bin Thabit di Madinah 

Mencatatkan diri sebagai salah satu penulis wahyu 

utama semasa hidup Nabi dan ditugaskan oleh Khalifah 

Abu Bakar al-Ṣiddīq untuk mengumpulkan mushaf Al-

Qur’an pasca wafatnya Nabi. Zayd bin Thābit dikenal 

sebagai ahli dalam bidang penulisan, kodifikasi Al-Qur’an, 

serta hukum waris (‘ilm al-farā’iḍ). Di Madinah, perannya 

sebagai pengajar dan ahli hukum sangat penting dalam 

pembentukan sistem legal awal umat Islam. 

c. Ali bin Abi Talib di Kufah 

Dikenal sebagai sosok yang memiliki keluasan ilmu, 

kebijaksanaan dalam hukum, dan kedalaman spiritual. 

Selama masa kekhalifahannya dan setelahnya, Ali bin Abi 

Talib menjadi rujukan utama dalam penyelesaian persoalan 

hukum dan etika masyarakat. Pandangan-pandangannya 

banyak dikutip dalam literatur fiqh, kalam, dan tasawuf, 

menjadikannya sebagai salah satu figur intelektual 

terpenting dalam sejarah Islam awal. 

d. Abu Darda’ di Syam (Damaskus) 



 

60 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Berperan besar dalam penyebaran ilmu ke wilayah 

Syam dan dikenal luas sebagai pengajar hadis dan akhlak 

Islam. Abu Darda’ mendirikan majelis ilmu di Damaskus 

yang terbuka bagi berbagai kalangan, termasuk non-Arab, 

dan menekankan pentingnya pendidikan moral, kejujuran, 

dan kesederhanaan dalam kehidupan sehari-hari.45 

Kontribusinya dalam pembinaan masyarakat Syam 

menjadikan wilayah tersebut sebagai salah satu pusat 

keilmuan Islam pada masa berikutnya. 

Metode pembelajaran pada masa Khulafa’ al-Rasyidin 

meskipun masih sederhana secara teknis, terbukti sangat efektif 

dalam mentransmisikan ilmu, membangun kultur berpikir, dan 

menjaga otentisitas ajaran Islam. Pembelajaran dilakukan secara 

langsung dan bersifat dialogis, biasanya berlangsung di masjid-

masjid besar yang sekaligus berfungsi sebagai pusat komunitas. Di 

dalam masjid, terbentuk halaqah-halaqah ilmiah sebuah majelis 

berbentuk lingkaran tempat seorang guru (sahabat senior) 

mengajarkan Al-Qur’an, hadis, fiqh, dan nilai-nilai moral Islam. 

Murid-murid duduk mengelilingi sang guru, menyimak dengan 

saksama, mencatat, atau menghafal secara lisan, yang kemudian 

diteruskan melalui jalur periwayatan ke generasi berikutnya. 

a. Halaqah Ilmiah di Masjid 

Masjid berfungsi sebagai pusat pembelajaran. Seorang 

guru (biasanya sahabat senior) mengajar di tengah halaqah, 

dikelilingi murid-murid yang mencatat atau menghafal. 

Topik yang dibahas meliputi Al-Qur’an, hadis, fiqh, akhlak, 

dan sejarah Islam. 

b. Sistem Isnad (rantai periwayatan) 

                                                             
45 Clive Foss, “From Byzantium to Islam in Palestine: The Limits of Archaeology - 
GIDEON AVNI , THE BYZANTINE-ISLAMIC TRANSITION IN PALESTINE: AN 

ARCHAEOLOGICAL APPROACH (Oxford Studies in Byzantium; Oxford University 
Press 2013). Pp. Xvi + 424, Figs. 63. ISBN 978-0-19-9,” Journal of Roman Archaeology 27 
(November 27, 2014): 967–70, https://doi.org/10.1017/S1047759414002311. 



 

61 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Hadis dan ilmu ditransmisikan dengan 

mencantumkan nama-nama perawi yang menyampaikan 

secara berurutan. Sistem ini menjaga keotentikan ilmu dan 

membangun etika keilmuan berbasis kredibilitas. 

 

c. Diskusi dan Tanya-Jawab Terbuka 

Murid diberi ruang untuk bertanya, menyampaikan 

pandangan, dan berdiskusi langsung dengan guru. Metode 

ini membentuk karakter berpikir kritis, partisipatif, dan 

reflektif dalam tradisi keilmuan Islam. 

d. Semangat Rihlah Ilmiah (Perjalanan Menuntut Ilmu) 

Para sahabat melakukan perjalanan lintas kota dan 

wilayah untuk belajar dari sahabat lainnya. Tradisi ini 

menjadi cikal bakal munculnya jaringan keilmuan Islam 

lintas wilayah dan lintas generasi. 

e. Belajar Melalui Keteladanan 

Ilmu tidak hanya diajarkan secara teoritis, tetapi juga 

melalui praktik dan teladan hidup para sahabat. Keilmuan 

berakar pada integritas pribadi, bukan sekadar hafalan atau 

formalitas. 

f. Transmisi Lisan dan Kekuatan Hafalan 

Sebelum tulisan menjadi dominan, penyampaian ilmu 

mengandalkan kekuatan hafalan yang tinggi. Hafalan 

Qur’an dan hadis menjadi standar utama dalam proses 

belajar. 

Masa Khulafa’ al-Rasyidin (632–661 M) bukan sekadar fase 

awal politik Islam dan ekspansi wilayah kekuasaan, melainkan juga 

periode krusial dalam pembentukan tradisi intelektual Islam yang 

autentik dan berkelanjutan. Melalui pendekatan pendidikan yang 

bersifat langsung, tidak birokratis, dan sangat spiritual, para sahabat 

menanamkan nilai-nilai keilmuan yang berbasis wahyu, akhlak, dan 

keteladanan pribadi. Aktivitas keilmuan berlangsung aktif di masjid-

masjid besar, dengan sistem halaqah, diskusi terbuka, dan 



 

62 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

periwayatan ilmu yang disiplin. Nilai semangat mencari ilmu, 

menghormati guru, dan menjaga orisinalitas pengetahuan mulai 

tumbuh sebagai norma masyarakat Muslim. Budaya intelektual 

yang terbentuk pada masa ini tidak hanya menyentuh aspek 

spiritual, tetapi juga mendorong lahirnya pola pikir kritis dan 

partisipatif yang kemudian menjadi ciri khas peradaban Islam 

klasik.46 Oleh karena itu, Khulafa’ al-Rasyidin mewariskan bukan 

hanya kekuasaan yang terorganisir, tetapi juga warisan intelektual 

yang membentuk fondasi bagi munculnya pusat-pusat ilmu, 

madrasah, dan universitas di era selanjutnya. 

D. Toleransi Antarumat Beragama 

Pada masa Khulafa’ al-Rasyidin (632–661 M), wilayah 

kekuasaan Islam berkembang pesat dan mencakup berbagai 

komunitas non-Muslim seperti Yahudi, Nasrani (Kristen), dan 

Majusi. Keberagaman agama dan etnis tersebut tidak dipandang 

sebagai ancaman, melainkan sebagai kenyataan sosial yang harus 

dikelola secara adil dan beradab. Prinsip-prinsip dasar Islam yang 

menjunjung tinggi kebebasan beragama dan keadilan sosial menjadi 

pijakan utama dalam membangun hubungan antarumat beragama. 

Pemerintahan Islam awal, yang diwarisi dari teladan Nabi 

Muhammad SAW, tidak menjadikan konversi agama sebagai syarat 

partisipasi dalam kehidupan bermasyarakat, melainkan mengakui 

hak-hak dasar komunitas non-Muslim sebagai warga negara yang 

dilindungi. 

Salah satu bentuk perlindungan itu adalah penerapan sistem 

jizyah, yakni pajak khusus yang dibayarkan oleh non-Muslim 

sebagai ganti dari tidak ikut serta dalam kewajiban militer dan 

zakat. Pembayaran jizyah bukan bentuk penindasan, tetapi jaminan 

atas kebebasan menjalankan ajaran agama mereka, serta 

perlindungan hukum dan militer dari negara Islam. Kaum non-

Muslim yang membayar jizyah disebut sebagai ahl al-dzimmah, yaitu 

                                                             
46 Husniyatus Salamah Zainiyati, “Curriculum, Islamic Understanding and Radical 
Islamic Movements in Indonesia,” Journal of Indonesian Islam 10, no. 2 (2016): 285–308. 



 

63 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

warga yang berada dalam tanggungan (dzimmah) atau perlindungan 

negara Islam. Dalam praktiknya, pemerintah Islam dilarang 

menyalahgunakan atau memperlakukan mereka secara tidak adil. 

Hak-hak sipil dan hak milik mereka dijaga, rumah ibadah mereka 

dilindungi, dan mereka diberi ruang untuk mempraktikkan ritual 

keagamaan masing-masing. 

Contoh paling menonjol dari praktik toleransi tersebut adalah 

kebijakan Khalifah Umar bin al-Khattab ketika menaklukkan 

Yerusalem pada tahun 637 M.47 Dalam perjanjian yang dikenal 

sebagai Piagam Umar, Khalifah Umar menjamin kebebasan 

beribadah umat Kristen, tidak menghancurkan gereja, dan melarang 

pemaksaan konversi agama. Tindakan ini menunjukkan bahwa 

toleransi bukan hanya retorika, melainkan menjadi kebijakan resmi 

negara Islam. Umar bahkan menolak untuk salat di dalam Gereja 

Makam Kudus agar tidak dijadikan alasan umat Islam merebut 

tempat ibadah tersebut di kemudian hari. Keputusan ini 

mencerminkan sensitivitas kultural dan komitmen terhadap prinsip 

keadilan antarumat beragama. 

Toleransi pada masa ini tidak berarti mengaburkan identitas 

Islam, melainkan menegaskan bahwa Islam sebagai agama rahmatan 

lil-‘alamin memberi ruang bagi keberagaman, selama prinsip 

kedamaian dan keadilan ditegakkan. Dalam tataran sosial, umat 

Islam hidup berdampingan dengan komunitas lain, menjalin 

hubungan ekonomi, intelektual, dan budaya secara harmonis. 

Toleransi bukan hanya menjadi nilai, tetapi menjadi sistem sosial-

politik yang dijalankan dengan etika dan tanggung jawab. Warisan 

kebijakan ini kelak menjadi pijakan bagi pemerintahan Islam pada 

masa-masa selanjutnya dalam mengelola masyarakat multikultural. 

E. Sumbangan Khulafa’ al-Rasyidin bagi Peradaban 

Periode Khulafa’ al-Rasyidin (632–661 M) merupakan fondasi 

penting dalam sejarah peradaban Islam. Meskipun masa ini relatif 

                                                             
47 Yohanan Friedmann, Tolerance and Coercion in Islam: Interfaith Relations in the Muslim 
Tradition (Cambridge University Press, 2003). 



 

64 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

singkat secara kronologis, kontribusinya sangat besar dalam 

membentuk struktur dasar masyarakat Islam yang berkeadaban. 

Warisan dari empat khalifah pertama Abu Bakar al-Siddiq, Umar bin 

al-Khattab, Utsman bin ‘Affan, dan Ali bin Abi Talib tidak hanya 

terbatas pada stabilitas politik, tetapi juga mencakup dimensi 

keilmuan, etika sosial, hukum, administrasi, dan toleransi 

antarumat.48 Masa ini menjadi cermin dari keberhasilan 

menerjemahkan nilai-nilai kenabian dalam bentuk sistem sosial yang 

fungsional dan inklusif. 

Beberapa kontribusi utama masa Khulafa’ al-Rasyidin yang 

menjadi fondasi peradaban Islam meliputi: 

1. Kepemimpinan Berbasis Etika dan Musyawarah 

Kepemimpinan para Khulafa’ al-Rasyidin dibangun di atas 

fondasi moral yang kokoh. Para khalifah menjalankan kekuasaan 

dengan prinsip amanah, keadilan, kesederhanaan hidup, dan 

keterlibatan umat dalam pengambilan keputusan melalui syura. 

Kepemimpinan tidak dipandang sebagai privilese, tetapi sebagai 

beban tanggung jawab spiritual dan sosial. Model ini memberikan 

contoh ideal tentang bagaimana kekuasaan dan etika bisa berjalan 

selaras. 

2. Konsolidasi Sistem Hukum Islam 

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, para sahabat harus 

menghadapi persoalan baru yang tidak ditemukan secara eksplisit 

dalam teks. Dalam konteks inilah, ijtihad menjadi instrumen utama 

yang digunakan untuk menjawab kebutuhan hukum umat. Kaidah 

fiqh mulai dibangun dari hasil diskusi para sahabat berdasarkan Al-

Qur’an dan Sunnah, yang kemudian menjadi dasar pembentukan 

sistem hukum Islam yang rasional dan kontekstual. 

3. Pendidikan dan Tradisi Keilmuan 

                                                             
48 Mutamakin, Moch. Al-farizi, and Muhamad Nizar Ulil Albab, 
“REINTERPRETATION OF THE MEANING OF KHALIFAH TOWARDS A NEW 

ISLAMIC CIVILIZATION: A CONTEXTUAL THEMATIC STUDY OF THE 
KHILAFAH VERSE,” Leadership: Jurnal Mahasiswa Manajemen Pendidikan Islam 6, no. 1 
(December 27, 2024): 72–88, https://doi.org/10.32478/leadership.v6i1.2719. 



 

65 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Masjid-masjid menjadi pusat utama penyebaran ilmu. Di sana 

para sahabat besar seperti Ali bin Abi Talib, Abdullah bin Mas‘ud, 

dan Zayd bin Thabit mendidik generasi Muslim awal dalam bidang 

tafsir, hadis, dan hukum Islam. Halaqah ilmiah, periwayatan lisan, 

serta semangat rihlah ilmiah (perjalanan menuntut ilmu) menjadi 

budaya ilmiah yang hidup dan mengakar. Tradisi ini menjadi 

fondasi kemunculan madrasah dan pusat keilmuan formal di 

periode berikutnya. 

4. Reformasi Administrasi dan Keuangan Negara 

Khalifah Umar bin al-Khattab dikenal sebagai arsitek sistem 

administrasi negara Islam. Selain itu, pada masanya membentuk 

diwan untuk mencatat keuangan dan alokasi gaji pasukan, 

menetapkan kalender Hijriyah sebagai sistem penanggalan resmi, 

serta mengatur pembagian wilayah administratif dengan pejabat 

yang bertanggung jawab secara langsung kepada khalifah. Sistem ini 

memperkuat tata kelola pemerintahan yang terstruktur, efisien, dan 

responsif terhadap kebutuhan umat. 

5. Perluasan Wilayah dan Integrasi Sosial-Budaya 

Pada kurun tiga dekade, wilayah kekuasaan Islam meluas dari 

Jazirah Arab hingga Persia, Syam, Irak, dan Mesir. Perluasan ini 

tidak hanya membawa Islam ke wilayah baru, tetapi juga 

mempertemukan umat Muslim dengan budaya besar lainnya. Proses 

akulturasi berlangsung tanpa pemaksaan, dan sistem perlindungan 

terhadap non-Muslim seperti jizyah serta Piagam Umar menjadi 

bukti konkret penerapan prinsip pluralisme dan toleransi dalam 

negara Islam awal. 

6. Penguatan Identitas Islam dalam Kehidupan Publik 

Ajaran tauhid menjadi pusat kehidupan individu dan 

masyarakat.49 Nilai-nilai Islam tidak hanya dibatasi pada aspek 

ritual, tetapi diterjemahkan dalam tatanan sosial melalui semangat 

                                                             
49 Aisya Farina, “Refleksi Sejarah Perkembangan Kebijakan Publik Dan Ekonomi 
Politik Islam Pada Masa Khulafa’al-Rasyidin,” ILTIZAMAT: Journal of Economic Sharia 
Law and Business Studies 1, no. 2 (2022): 91–103. 



 

66 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

ukhuwah, tanggung jawab sosial, kejujuran, dan anti-korupsi. Etos 

hidup masyarakat Muslim awal adalah menjadikan agama sebagai 

sumber etika publik dan visi kemasyarakatan, bukan sekadar 

keyakinan pribadi. 

Masa Khulafa’ al-Rasyidin (632–661 M) merupakan fase 

transisi yang sangat penting dalam sejarah Islam, di mana ajaran 

kenabian tidak hanya dipertahankan tetapi juga diimplementasikan 

dalam berbagai aspek kehidupan sosial, politik, hukum, dan budaya. 

Kepemimpinan yang etis dan partisipatif, sistem hukum yang 

adaptif melalui ijtihad, budaya pendidikan yang berbasis 

spiritualitas, serta sikap toleran terhadap komunitas non-Muslim 

menjadi ciri khas zaman ini. Di tengah ekspansi wilayah yang luas, 

para khalifah berhasil membangun struktur masyarakat yang 

inklusif dan visioner tanpa meninggalkan nilai-nilai wahyu.  



 

67 | P a g e  
 

 

BAB IV 
PERKEMBANGAN KEBUDAYAAN 

ISLAM MASA DINASTI (UMAYYAH, 
ABBASIYAH, FATIMIYAH, DLL) 

Selepas masa kepemimpinan Khulafa' al-Rasyidin yang 

menekankan kesederhanaan, kolektivitas, dan moralitas kenabian, 

dunia Islam memasuki era dinasti yang lebih kompleks secara 

struktural dan geopolitik. Periode ini ditandai dengan munculnya 

berbagai kekhalifahan turun-temurun, seperti Umayyah (661-750 M), 

Abbasiyah (750-1258 M), Fathimiyah (909-1171 M), serta dinasti-

dinasti Islam regional lainnya yang tumbuh seiring dengan 

meluasnya wilayah kekuasaan Islam ke tiga benua. 

Transisi dari sistem kekhalifahan ke model dinasti membawa 

perubahan politik, ekonomi, dan budaya yang besar. Pemerintahan 

menjadi lebih terpusat dan birokratis, tetapi juga membuka ruang 

bagi perkembangan pesat ilmu pengetahuan, seni, dan interaksi 

antar peradaban. Kebudayaan Islam tidak hanya berkembang di 

pusat-pusat kekuasaan seperti Damaskus dan Baghdad, namun juga 

mencapai wilayah barat seperti Andalusia dan Afrika Utara, yang 

juga melahirkan warisan intelektual dan artistik yang luar biasa. 

A. Dinasti Umayyah dan Sentralisasi Budaya 

Setelah berakhirnya masa Khulafa’ al-Rasyidin, kekuasaan 

Islam memasuki fase baru di bawah Dinasti Umayyah (661–750 M). 

Pemerintahan Umayyah ditandai oleh sistem monarki herediter 

dengan pusat administrasi di Damaskus. Transformasi ini membawa 

perubahan besar dalam kehidupan politik dan budaya umat Islam. 

Khalifah tidak lagi dipilih melalui musyawarah seperti sebelumnya, 



 

68 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

melainkan diwariskan secara dinasti. Model kekuasaan ini membuat 

pemerintahan menjadi lebih terpusat dan birokratis. 

Beberapa kontribusi utama Dinasti Umayyah dalam bidang 

budaya antara lain: 

1. Arab sebagai Bahasa Administrasi dan Budaya 

Khalifah ‘Abd al-Malik bin Marwan (685–705 M) mencetuskan 

kebijakan penting berupa arabisasi sistem pemerintahan, yaitu 

menggantikan bahasa Yunani dan Persia yang sebelumnya 

digunakan dalam administrasi dengan bahasa Arab. Langkah ini 

tidak sekadar kebijakan linguistik, tetapi juga strategi politik dan 

budaya untuk membentuk identitas peradaban Islam yang khas. 

Bahasa Arab bukan hanya menjadi alat komunikasi resmi, tetapi 

juga menjadi media ilmu pengetahuan, hukum, dan sastra. Dengan 

itu, Arab menjadi simbol penyatu masyarakat Islam yang heterogen 

secara etnis dan geografis. 

2. Pencetakan Mata Uang Islam 

Selain reformasi bahasa, ‘Abd al-Malik juga memprakarsai 

pencetakan mata uang dinar dan dirham Islam yang menggantikan 

koin-koin Bizantium dan Sasaniyah. Ciri khas mata uang ini adalah 

penghapusan simbol-simbol non-Islami dan penggantian dengan 

lafaz tauhid dan kutipan dari Al-Qur’an. Hal ini memiliki dampak 

besar dalam membentuk kesadaran simbolik keislaman di ruang 

publik. Masyarakat Muslim kini menggunakan mata uang yang 

secara visual dan ideologis mencerminkan identitas agama mereka, 

yang sekaligus menjadi alat legitimasi kekuasaan khalifah. 

3. Pengembangan Arsitektur Islam Awal 

Puncak pencapaian budaya visual Dinasti Umayyah tercermin 

dalam pembangunan Qubbat al-Sakhrah (Dome of the Rock) di 

Yerusalem pada tahun 691 M. Dibangun di atas tempat yang 

dianggap suci oleh tiga agama (Islam, Yahudi, dan Kristen), 

bangunan ini memiliki arsitektur monumental dengan kubah emas 

dan kaligrafi Qur’ani yang mencerminkan keunggulan seni Islam 

awal. Fungsi Qubbat al-Sakhrah tidak hanya religius, tetapi juga 



 

69 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

simbol politik dan spiritual supremasi Islam di kota yang sangat 

penting dalam sejarah keagamaan.50 Selain itu, gaya arsitektur 

Umayyah menjadi model awal bagi perkembangan seni bangunan 

Islam di wilayah Timur maupun Barat. 

Meskipun sentralisasi kekuasaan menimbulkan kritik terkait 

otoritarianisme dan ketimpangan sosial, masa Umayyah menjadi 

titik awal penting dalam pembentukan budaya kekhalifahan Islam 

yang terstruktur. Di samping itu, munculnya budaya istana, sastra 

pujian (madih), dan dinamika kesenian menunjukkan bahwa Dinasti 

Umayyah bukan hanya kekuatan militer, tetapi juga pelaku aktif 

dalam pembentukan identitas peradaban Islam. 

Perlu dicatat pula bahwa masa Umayyah merupakan 

jembatan penting antara warisan Arab pra-Islam dan nilai-nilai 

Islam yang tengah tumbuh. Tradisi kesukuan tidak sepenuhnya 

dihapus, tetapi dialihkan orientasinya ke dalam bingkai kekuasaan 

Islam yang terpusat. Dari sinilah, corak kebudayaan Islam mulai 

mengalami institusionalisasi dan ekspansi secara sistematis ke 

berbagai wilayah, dari Afrika Utara hingga Asia Tengah. 

B. Masa Keemasan Ilmu Pengetahuan di Era Abbasiyah 

Dinasti Abbasiyah (750–1258 M), dengan ibu kota Baghdad 

sebagai pusat peradaban, menandai puncak kemajuan ilmu 

pengetahuan dalam sejarah Islam. Pemerintahan Abbasiyah, 

khususnya pada masa Khalifah Harun al-Rashid (786–809 M) dan al-

Ma’mun (813–833 M), memberikan dukungan besar terhadap 

perkembangan intelektual. Para khalifah membuka ruang yang luas 

bagi ilmuwan, filsuf, penerjemah, dan seniman dari berbagai latar 

belakang budaya dan agama. Semangat intelektual ini didasarkan 

pada keyakinan bahwa mencari ilmu adalah bagian dari ibadah, dan 

                                                             
50 Ahmed Renima, Habib Tiliouine, and Richard J. Estes, “The Islamic Golden Age: A 

Story of the Triumph of the Islamic Civilization,” in The State of Social Progress of 
Islamic Societies (Cham: Springer International Publishing, 2016), 25–52, 
https://doi.org/10.1007/978-3-319-24774-8_2. 



 

70 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

bahwa wahyu dan akal dapat berjalan beriringan dalam memahami 

ciptaan Allah. 

Baghdad tidak hanya menjadi ibu kota politik, tetapi juga 

pusat ilmu pengetahuan dunia. Para ilmuwan Muslim berhasil 

menyerap, mengembangkan, dan menyumbangkan pengetahuan 

yang luar biasa dalam berbagai disiplin ilmu. 

Beberapa kontribusi penting yang mencerminkan masa 

keemasan ini antara lain: 

1. Pendirian Bayt al-Hikmah (Rumah Kebijaksanaan) 

Didirikan sekitar tahun 830 M oleh Khalifah al-Ma’mun 

(memerintah 813–833 M) di Baghdad, Bayt al-Hikmah (House of 

Wisdom) merupakan lembaga ilmiah multikultural yang menjadi 

simbol puncak kemajuan intelektual Islam. Lembaga ini awalnya 

merupakan perpustakaan kerajaan yang kemudian berkembang 

menjadi pusat penerjemahan dan penelitian ilmu pengetahuan dari 

berbagai peradaban seperti Yunani, Persia, dan India ke dalam 

bahasa Arab. 

Selain penerjemahan, Bayt al-Hikmah juga menjadi ruang 

diskusi filosofis, eksperimen ilmiah, dan pelatihan intelektual. Para 

ilmuwan Muslim seperti Hunayn ibn Ishaq (809–873 M), seorang 

penerjemah Nestorian, menerjemahkan karya-karya Hippokrates 

dan Galen ke dalam bahasa Arab dan Suryani. Lingkungan 

akademik ini menunjukkan komitmen Khalifah Abbasiyah terhadap 

ilmu tanpa memandang latar belakang agama atau etnis, 

menjadikan Bayt al-Hikmah cikal bakal universitas modern. 

2. Ilmu Kedokteran dan Farmasi 

Pada abad ke-9 hingga ke-11 M, ilmu kedokteran Islam 

mengalami kemajuan signifikan. Tokoh pentingnya adalah al-Razi 

(865–925 M) dan Ibn Sina (980–1037 M). Al-Razi menulis lebih dari 

200 karya, termasuk al-Hawi, ensiklopedia medis yang merangkum 

pengetahuan medis dari Yunani hingga Persia. Al-Razi dikenal 

dengan karyanya al-Hawi, sebuah ensiklopedia medis yang memuat 



 

71 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

diagnosis dan terapi berbagai penyakit, serta eksperimen kimia 

dasar. 

Sementara itu, Ibn Sina menulis al-Qanun fi al-Tibb (Canon of 

Medicine), yang dijadikan kurikulum kedokteran di Eropa hingga 

abad ke-17. Keduanya juga memelopori konsep rumah sakit 

(bimaristan) sebagai lembaga layanan kesehatan dan pendidikan 

medis. Tradisi kedokteran Islam pada periode ini memperlihatkan 

integrasi antara observasi klinis, kajian teoretis, dan pelayanan 

sosial. 

3. Ilmu Astronomi dan Matematika 

Perkembangan ilmu astronomi dan matematika mendapat 

dorongan kuat pada masa Abbasiyah awal. Al-Khawarizmi (850 M) 

dikenal sebagai pelopor ilmu aljabar. Karya al-Kitab al-Mukhtasar fi 

Hisab al-Jabr wa al-Muqabalah memperkenalkan prinsip-prinsip 

dasar penyelesaian persamaan, yang menjadi fondasi aljabar 

modern. Selain itu, sistem angka desimal dan konsep angka nol 

turut diperkenalkan melalui tradisi ilmiah Islam. 

Di bidang astronomi, ilmuwan seperti al-Battani (858–929 M) 

dan al-Farghani menyusun tabel astronomi dan melakukan 

observasi gerakan benda langit secara akurat. Observatorium ilmiah 

dibangun di Baghdad dan kota-kota lain sebagai pusat kalkulasi 

kalender, arah kiblat, dan penentuan waktu ibadah. Perpaduan 

antara kepentingan keagamaan dan metode ilmiah melahirkan 

sistem astronomi yang presisi. 

4. Ilmu Filsafat dan Teologi 

Tradisi filsafat Islam mendapat pengaruh besar dari filsafat 

Yunani melalui proyek penerjemahan sejak abad ke-9 M. Al-Kindi 

(801–873 M) dikenal sebagai filsuf Arab pertama yang 

menggabungkan ajaran Islam dengan filsafat rasional. Kemudian, al-

Farabi (872–950 M) mengembangkan teori negara utama dan sistem 

etika berbasis akal. Filsafat Islam tidak hanya bersifat teoretis, tetapi 

juga menjadi alat untuk menjawab persoalan keagamaan. 



 

72 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Sementara itu, diskusi dalam ilmu kalam (teologi Islam) juga 

berkembang pesat. Tokoh seperti al-Ash’ari (874–936 M) dan al-

Maturidi (853–944 M) membangun sistem teologi yang 

menyeimbangkan antara akidah dan rasionalitas. Perdebatan 

seputar sifat-sifat Tuhan, kehendak bebas, dan keadilan Ilahi 

memperlihatkan dinamika pemikiran yang hidup dan matang dalam 

lingkungan intelektual Abbasiyah. 

5. Ilmu Bahasa, Sejarah, dan Sastra 

Bahasa Arab diformalkan dan dikembangkan sebagai bahasa 

ilmu dan administrasi. Sibawayh (793 M) menyusun al-Kitab, karya 

monumental dalam tata bahasa Arab, yang hingga kini menjadi 

rujukan utama dalam studi nahwu dan sarf. Kemampuan linguistik 

menjadi syarat utama untuk mengakses ilmu agama dan sains. 

Di dalam bidang historiografi, al-Ṭabari (839–923 M) menulis 

Tarikh al-Rusul wa al-Muluk, yang merekam sejarah Islam dari 

masa kenabian hingga awal kekhalifahan Abbasiyah dengan 

pendekatan kronologis dan sumber yang luas. Di bidang hadis, al-

Bukhari dan Muslim menyusun koleksi hadis sahih yang diakui 

validitasnya oleh seluruh mazhab Sunni. Dalam sastra, kisah Alf 

Laylah wa Laylah (Seribu Satu Malam) serta puisi sufi dan falsafi 

memperlihatkan kedalaman estetika dan spiritualitas Islam yang 

khas. 

Peran negara dalam memfasilitasi ilmu pengetahuan menjadi 

faktor kunci kejayaan ini. Para ilmuwan diberi penghargaan, dana, 

dan kebebasan berpikir.51 Lingkungan yang kosmopolit dan toleran 

di kota-kota seperti Baghdad, Basrah, dan Kufa memungkinkan 

pertukaran ide lintas budaya, agama, dan bahasa. Dengan demikian, 

Dinasti Abbasiyah bukan hanya pewaris kekuasaan politik Islam, 

tetapi juga pelopor peradaban ilmiah dunia. Kemajuan yang dicapai 

pada masa ini tidak hanya memengaruhi dunia Islam, tetapi juga 

                                                             
51 Mariano Gomez-Aranda, “The Contribution of the Jews of Spain to the 
Transmission of Science in the Middle Ages,” European Review 16, no. 2 (May 1, 2008): 
169–81, https://doi.org/10.1017/S1062798708000161. 



 

73 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

menginspirasi kebangkitan ilmu pengetahuan di Eropa (Renaissance) 

berabad-abad kemudian. Masa keemasan Abbasiyah adalah bukti 

bahwa Islam, sebagai agama dan peradaban, menjunjung tinggi akal, 

ilmu, dan peradaban manusia. 

C. Seni Arsitektur dan Sastra Islam 

Seni arsitektur dan sastra Islam mengalami perkembangan 

yang luar biasa sejak masa Dinasti Umayyah (661–750 M), dan 

mencapai puncaknya pada era Abbasiyah (750–1258 M) serta 

Fatimiyah (909–1171 M). Arsitektur Islam tidak hanya diwujudkan 

dalam bentuk bangunan ibadah seperti masjid, tetapi juga 

mencakup istana, makam, dan infrastruktur publik seperti taman, 

pasar, serta saluran air. Keindahan geometris, kaligrafi, dan 

ornamen Arabesque menjadi ciri khas yang membedakan arsitektur 

Islam dari warisan sebelumnya. Desain arsitektural ini tidak semata 

untuk keindahan visual, tetapi juga sebagai bentuk ekspresi spiritual 

dan refleksi atas keesaan Tuhan melalui simetri, keteraturan, dan 

kesatuan bentuk. 

Sementara itu, sastra Islam tumbuh seiring dengan 

berkembangnya tradisi keilmuan dan budaya tulis-menulis yang 

difasilitasi oleh lembaga-lembaga seperti Bayt al-Hikmah. Sastra 

Arab mengalami transformasi dari bentuk puisi tribal pra-Islam 

menjadi medium ekspresi spiritual, filsafat, sufisme, hingga satire 

sosial. Puisi-puisi sufistik dan epik-epik hikayat seperti Alf Laylah wa 

Laylah tidak hanya menjadi hiburan, tetapi juga sarana edukasi dan 

dakwah. Karya-karya ini menyebarkan nilai-nilai moral, etika Islam, 

dan refleksi intelektual yang mampu menjangkau lintas kelas sosial 

dan lintas budaya. Dengan demikian, baik arsitektur maupun sastra 

Islam menjadi dua pilar penting dalam pembentukan identitas 

peradaban Islam yang inklusif, dinamis, dan transnasional. 

1. Arsitektur Islam 

Perkembangan arsitektur Islam sejak masa awal kekhalifahan 

hingga puncak kejayaan dinasti-dinasti besar seperti Abbasiyah dan 

Fatimiyah menandai pertemuan antara nilai-nilai spiritual Islam 



 

74 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dengan kreativitas seni dan teknik bangunan. Arsitektur Islam 

bukan hanya sarana pembangunan fisik, tetapi juga ekspresi nilai 

tauhid, keteraturan kosmik, dan keseimbangan sosial. Estetika 

dalam arsitektur Islam selalu menyatu dengan fungsi, menciptakan 

ruang yang sakral sekaligus fungsional, baik untuk ibadah maupun 

kehidupan masyarakat secara luas. 

a. Pusat-pusat Keagamaan dan Simbol Kekuasaan 

Masjid menjadi titik sentral dalam tata kota Islam dan 

simbol spiritual yang paling menonjol. Masjid Nabawi di 

Madinah menjadi prototipe awal dengan fungsi ganda 

sebagai tempat ibadah, pendidikan, dan musyawarah umat. 

Pada masa Abbasiyah, masjid berkembang secara 

monumental, seperti Masjid al-Nu‘man di al-Anbar yang 

dibangun pada abad ke-8 M. Arsitekturnya mulai dilengkapi 

dengan kubah yang megah, mihrab sebagai penanda arah 

kiblat, dan menara untuk adzan. Unsur-unsur ini kemudian 

menjadi standar global dalam pembangunan masjid-masjid 

Islam di berbagai belahan dunia. Masjid tidak hanya 

menjadi pusat spiritual, tetapi juga simbol kedaulatan dan 

kehadiran kekuasaan Islam di kota-kota besar. 

b. Istana dan Infrastruktur Urban 

Selain masjid, pembangunan kompleks istana 

mencerminkan kematangan politik dan artistik Islam. Di 

Samarra (Irak) pada abad ke-9 M, dibangun kompleks istana 

khalifah yang megah dengan taman-taman, halaman luas, 

dan dekorasi geometris khas Islam. Kota ini dirancang 

secara sistematis sebagai ibu kota dinasti Abbasiyah, 

mencerminkan prinsip keteraturan dan fungsi sosial-politik. 

Di Baghdad dan Kufah, pembangunan kanaal, pasar tertata, 

dan instalasi air bersih menunjukkan kemajuan dalam 

perencanaan kota (urban planning) berbasis prinsip 

kesejahteraan publik. Infrastruktur ini mendukung aktivitas 

ekonomi dan sosial, serta menunjukkan bahwa arsitektur 



 

75 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Islam bukan hanya simbol kekuasaan, tetapi juga 

perwujudan tanggung jawab sosial. 

c. Arsitektur Memorial dan Kubah Agung 
Salah satu peninggalan arsitektur paling ikonik 

adalah Qubbat al-Ṣakhrah (Dome of the Rock) yang 

dibangun oleh Dinasti Umayyah pada tahun 691 M di 

Yerusalem. Kubah ini tidak hanya mencerminkan 

kemegahan artistik, tetapi juga menjadi ekspresi keyakinan 

spiritual Islam atas tempat suci dan sejarah kenabian. 

Ornamen mosaik, kaligrafi Qur’ani, dan struktur geometris 

dalam bangunan ini menunjukkan perpaduan seni dan 

religiositas secara harmonis. Pada masa Dinasti Fatimiyah, 

dibangun Masjid al-Azhar di Kairo (970 M) yang menjadi 

pusat dakwah dan pendidikan Syiah Ismailiyah serta 

lambang kejayaan arsitektur religius. Kedua bangunan ini 

menunjukkan bahwa kubah, sebagai elemen utama, bukan 

hanya struktur teknis, melainkan simbol keagungan 

spiritual dan kebudayaan Islam yang mendalam. 

2. Sastra Islam 

Sastra Islam mencerminkan kompleksitas kehidupan umat 

Islam dalam berbagai dimensi yaitu spiritual, filosofis, sosial, dan 

estetis. Sejak masa klasik, sastra berkembang sebagai medium 

dakwah, sarana hiburan, serta cermin dinamika intelektual 

masyarakat Islam. Beragam bentuk karya sastra muncul, mulai dari 

hikayat naratif, syair keagamaan, hingga puisi-puisi sufistik dan 

kritik sosial yang hidup di ruang-ruang publik. 

a. Karya Epik dan Hikayat 

Salah satu karya epik paling legendaris dalam 

khazanah sastra Islam adalah Alf Laylah wa Laylah (Seribu 

Satu Malam), yang mulai dikenal secara luas sejak abad ke-9 

M di Baghdad dan terus berkembang hingga memasuki 

dunia Persia, Mesir, dan bahkan Andalusia. Kumpulan kisah 

ini terdiri dari ratusan cerita berbingkai yang 



 

76 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

menggabungkan unsur petualangan, sihir, kebijaksanaan, 

dan humor. Tokoh utama seperti Sindbad, Aladdin, dan Ali 

Baba menjadi simbol narasi dunia Timur yang kaya 

imajinasi dan nilai-nilai moral. 

Hikayat ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan 

rakyat, tetapi juga mengandung ajaran sosial dan etika, 

seperti keadilan, kesetiaan, dan keberanian. Cerita-cerita 

semacam inilah secara bertahap diterjemahkan ke dalam 

bahasa Latin, Prancis, dan Inggris sejak abad ke-18, dan 

turut memengaruhi perkembangan sastra Eropa pada masa 

Pencerahan dan Romantisisme. Dengan demikian, Alf Laylah 

wa Laylah menjadi bukti bahwa sastra Islam telah 

berkontribusi dalam membentuk narasi global yang 

melintasi peradaban. 

b. Puisi dan Syair Keislaman 

Puisi Arab pra-Islam (jahiliyah) awalnya bersifat tribal, 

memuja keberanian, cinta, dan alam. Namun, setelah 

kedatangan Islam, puisi mengalami transformasi makna 

menjadi media ekspresi spiritual dan filsafat hidup. Pada 

masa Dinasti Abbasiyah, muncul penyair-penyair besar 

seperti Al-Mutanabbī (915–965 M) yang puisi-puisinya sarat 

dengan refleksi intelektual, kritik politik, dan ambisi 

personal yang membingkai semangat zaman. 

Puncak dari perkembangan puisi Islam terlihat dalam 

karya-karya puisi sufistik, yang dipopulerkan oleh tokoh 

seperti Jalal al-Dīn Rumi (1207–1273 M) di Persia. Melalui 

karyanya Mathnawi, Rumi memadukan metafora cinta ilahi 

dengan konsep keabadian ruhani. Puisinya tidak hanya 

dibaca oleh kaum sufi, tetapi juga melintasi batas agama dan 

budaya, menjadi inspirasi spiritual lintas zaman. Puisi-puisi 

semacam ini menegaskan bahwa bahasa tidak hanya 

menyampaikan makna literal, tetapi juga menjadi jembatan 

menuju pengalaman transendental. 



 

77 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

c. Teater Lisan dan Humor 

Meski dunia Islam klasik tidak mengenal teater dalam 

bentuk panggung seperti di Yunani atau Eropa, tradisi teater 

lisan berkembang dalam bentuk pertunjukan rakyat, cerita 

humor, dan dialog di pasar-pasar kota metropolitan seperti 

Baghdad, Kairo, dan Damaskus. Cerita-cerita ini 

disampaikan oleh hakawati (pendongeng) yang berkeliling 

dari satu tempat ke tempat lain, membacakan kisah sejarah, 

hikayat pahlawan, atau kisah jenaka yang penuh pesan 

moral.52 

Salah satu bentuk ekspresi sosial yang berkembang 

adalah sindiran dan humor satiris terhadap elite politik atau 

ulama yang berpihak pada kekuasaan. Dalam dunia urban 

Islam, humor tidak hanya digunakan sebagai hiburan, tetapi 

juga sebagai kritik sosial yang tajam. Cerita tentang tokoh-

tokoh fiktif seperti Juha atau Nasruddin Hoja menjadi 

simbol nalar rakyat kecil yang cerdas, kritis, dan jenaka 

dalam menyikapi ketimpangan sosial. Teater lisan semacam 

ini mencerminkan tingkat literasi masyarakat, sekaligus 

menunjukkan bahwa budaya Islam tidak terjebak dalam 

keseriusan tekstual, tetapi juga memberi ruang bagi 

keluwesan, kreativitas, dan kebebasan berpikir. 

D. Interaksi Budaya Islam dan Non-Islam 

Peradaban Islam sejak awal telah menunjukkan karakter 

keterbukaan terhadap peradaban lain. Hal ini tercermin dalam 

interaksi budaya yang intens antara dunia Islam dan berbagai 

komunitas non-Muslim baik di wilayah taklukan maupun melalui 

jalur perdagangan dan diplomasi. Interaksi ini berlangsung secara 

timbal balik yaitu umat Islam meminjam unsur-unsur dari 

                                                             
52 Mehmet ERBUDAK, “Cultural Interactions of Medieval Societies Hidden in The 
Symmetry of Ornaments,” Journal of Mosaic Research, no. 16 (November 3, 2023): 145–
56, https://doi.org/10.26658/jmr.1376768. 



 

78 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

peradaban lain, lalu mengolah dan mengintegrasikannya ke dalam 

sistem pengetahuan, seni, arsitektur, dan kehidupan sosialnya. 

Islam tidak tumbuh dalam ruang hampa. Ketika meluas ke 

wilayah Bizantium, Persia, India, dan Afrika Utara, Islam 

bersentuhan dengan warisan filsafat Yunani, sastra Persia, ilmu 

kedokteran India, dan seni Afrika. Proses akulturasi ini berlangsung 

secara dinamis dan tidak merusak identitas dasar Islam. Sebaliknya, 

memperkaya khazanah budaya Islam, menjadikannya kosmopolit, 

multikultural, dan inklusif. 

1. Penerjemahan Ilmu dan Filsafat Yunani 

Pada masa Abbasiyah, terutama abad ke-9 M, terjadi 

gelombang besar penerjemahan karya-karya klasik Yunani ke dalam 

bahasa Arab. Pusatnya adalah Bayt al-Hikmah di Baghdad, yang 

didirikan oleh Khalifah al-Ma’mun. Di sana, teks-teks filsafat, logika, 

kedokteran, dan astronomi dari Aristoteles, Galenus, Ptolemaeus, 

dan lain-lain diterjemahkan ke dalam bahasa Arab oleh tokoh seperti 

Hunayn ibn Ishaq dan al-Kindi. Proses ini bukan sekadar alih 

bahasa, tetapi juga reinterpretasi kritis melalui perspektif Islam, 

yang pada akhirnya melahirkan filsafat Islam (falsafah) sebagai 

disiplin tersendiri. 

2. Pengaruh Budaya Persia dan India 

Dari Persia, umat Islam mengadopsi sistem birokrasi, tata 

istana, seni sastra epik, dan gaya berpakaian istana. Kisah-kisah 

seperti Kalilah wa Dimnah diterjemahkan dari bahasa Sanskerta ke 

Persia, lalu ke Arab. Sistem administrasi dinasti Abbasiyah pun 

banyak mengacu pada model Persia Sassanid. Sementara itu, dari 

India, umat Islam mengenal sistem angka desimal, teknik 

pengobatan Ayurvedic, dan ilmu perbintangan. Penyerapan ini 

berlangsung secara selektif dan kontekstual unsur yang selaras 

dengan nilai Islam diterima, sementara yang bertentangan dihindari. 

3. Seni dan Arsitektur Multibudaya 

Interaksi budaya juga nyata dalam bidang seni. Motif 

dekoratif geometris dan kaligrafi Arab berkembang sebagai respon 



 

79 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

terhadap larangan representasi makhluk hidup dalam seni Islam 

awal. Namun, unsur visual dari seni Bizantium dan Persia tetap 

terlihat dalam detail mosaik, lengkungan, dan ornamen masjid. 

Dalam arsitektur, masjid-masjid di Spanyol (seperti Masjid Cordoba) 

menggabungkan gaya Arab, Romawi, dan lokal Andalusia 

menjadikan bangunan Islam sebagai representasi dialog budaya 

yang harmonis. 

4. Pluralitas Sosial dan Toleransi Budaya 

Di banyak wilayah Islam, seperti Andalusia, Syam, dan Mesir, 

umat Islam hidup berdampingan dengan komunitas Yahudi, 

Kristen, dan bahkan Zoroastrian. Kehidupan multikultural ini 

menciptakan lingkungan intelektual yang produktif. Kota-kota 

seperti Baghdad dan Cordoba menjadi melting pot berbagai bangsa 

dan tradisi.53 Toleransi bukan hanya kebijakan politik (seperti 

jizyah), tetapi menjadi kultur sosial yang memungkinkan terjadinya 

pertukaran pengetahuan, kuliner, bahasa, dan gaya hidup. 

Proses interaksi budaya antara Islam dan non-Islam bukanlah 

suatu bentuk asimilasi pasif atau penerimaan tanpa seleksi, 

melainkan suatu dialog peradaban yang aktif dan kritis. Sejak masa-

masa awal ekspansi Islam, umat Islam telah berjumpa dengan 

warisan intelektual dan budaya bangsa-bangsa lain, seperti Yunani, 

Persia, Romawi, dan India. Perjumpaan ini tidak membuat Islam 

kehilangan identitasnya. Justru ajaran Islam yang universal 

memberikan kerangka nilai yang kokoh untuk menyaring dan 

menilai unsur-unsur asing, mana yang sesuai dengan prinsip-prinsip 

tauhid, keadilan dan kemaslahatan, dan mana yang harus ditolak 

atau disesuaikan. Jadi, Islam tidak hanya menjadi penerima warisan 

budaya, tetapi juga berperan sebagai agen kreatif yang mampu 

mengolah dan memperkaya elemen-elemen budaya tersebut dengan 

perspektif baru. 

                                                             
53 Milan Obaidi et al., “Living under Threat: Mutual Threat Perception Drives Anti‐
Muslim and Anti‐Western Hostility in the Age of Terrorism,” European Journal of Social 
Psychology 48, no. 5 (August 25, 2018): 567–84, https://doi.org/10.1002/ejsp.2362. 



 

80 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Maka dari itu, kebudayaan Islam tumbuh sebagai peradaban 

yang kosmopolit, terbuka terhadap pengetahuan dan kemajuan, 

namun tetap berakar kuat pada nilai-nilai wahyu. Peradaban Islam 

tidak berdiri di atas keseragaman budaya, tetapi di atas prinsip-

prinsip keadilan dan harmoni dalam perbedaan. Toleransi terhadap 

masyarakat dan budaya lain bukan hanya sebuah kebijakan politik, 

tetapi merupakan bagian dari visi etis dan spiritual Islam. Berbagai 

warisan arsitektur, ilmu pengetahuan, dan sastra yang lahir dari 

interaksi ini menunjukkan bahwa dialog budaya dalam Islam tidak 

hanya memperkaya dunia Islam, tetapi juga memberikan kontribusi 

penting bagi peradaban dunia pada umumnya. Tidak heran jika 

periode ini disebut oleh banyak sejarawan sebagai era kematangan 

dan puncak kebudayaan Islam. 

E. Kebudayaan di Dunia Islam Barat (Andalusia, Afrika Utara) 

Perkembangan Islam ke wilayah barat seperti Andalusia 

(Spanyol Muslim) dan Afrika Utara sejak abad ke-7 Masehi 

menandai terbentuknya pusat-pusat peradaban baru yang memiliki 

kekayaan budaya, intelektual, dan sosialnya sendiri. Berbeda dengan 

dunia Islam Timur yang dipengaruhi oleh warisan Persia dan 

Mesopotamia, dunia Islam Barat tumbuh melalui interaksi intensif 

dengan peradaban Romawi Barat, Visigoth, Berber, dan peradaban 

Kristen Eropa. Khususnya Andalusia, di bawah Dinasti Umayyah di 

Cordoba, menjadi simbol kejayaan Islam di Barat dan pelopor 

budaya multikultural yang maju dan toleran. 

1. Andalusia: Titik Temu Budaya Timur dan Barat 

Selama masa pemerintahan Abd al-Rahman III (912-961 M), 

wilayah Andalusia mencapai puncak kemakmuran dan kemajuan 

peradaban. Kota Cordoba menjadi pusat kebudayaan, ilmu 

pengetahuan, dan toleransi beragama terbesar di Eropa. Masjid 

Cordoba (Mezquita) tidak hanya menjadi tempat ibadah, namun 

juga menjadi simbol kemegahan arsitektur Islam dengan perpaduan 

unsur Visigoth dan Bizantium. Selain itu, perpustakaan Cordoba 

menyimpan lebih dari 400.000 manuskrip, menjadikannya salah satu 



 

81 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

pusat literatur terbesar pada masanya. Institusi pendidikan dan 

akademi terbuka untuk berbagai komunitas Muslim, Yahudi, dan 

Kristen yang hidup berdampingan secara damai dan saling 

menghormati. 

Beberapa tokoh besar muncul dari rahim peradaban 

Andalusia, yang karyanya menjembatani pemikiran Islam dan Eropa 

Latin: 

a. Ibn Rushd (Averroes) (1126–1198 M) 

Pemikiran Ibnu Rusyd diakui sebagai salah satu tokoh 

filosofis terbesar dalam tradisi Islam dan pemikir rasionalis 

yang memberikan kontribusi signifikan terhadap sintesis 

antara agama dan filsafat. Komentar-komentarnya terhadap 

karya-karya Aristoteles, terutama di bidang logika, 

metafisika, dan etika, menjadikannya sebagai jembatan 

intelektual antara dunia Islam dan Eropa Latin. Dalam 

karyanya Tahafut al-Tahafut, Ibnu Rusyd membela 

pentingnya rasionalitas dan menolak pandangan anti-

filosofis yang sebelumnya dikemukakan oleh al-Ghazali. 

Hasil karya Ibn Rushd diterjemahkan ke dalam 

bahasa Latin dan menjadi dasar filsafat skolastik di Eropa, 

terutama tokoh-tokoh yang mempengaruhinya seperti 

Thomas Aquinas. Di dunia Islam sendiri, Ibnu Rusyd juga 

dikenal sebagai ahli hukum (faqih), dokter, dan astronom. 

Melalui karya-karyanya yang mencakup berbagai disiplin 

ilmu, Ibnu Rusyd menyajikan model ilmiah yang holistik 

dan berbasis akal, serta menunjukkan bahwa ilmu 

pengetahuan tidak bertentangan dengan ajaran wahyu yang 

sebenarnya. 

b. Ibn Hazm (994–1064 M) 

Sebagai pemikir yang paling berpengaruh dalam 

sejarah intelektual Andalusia, Ibnu Hazm adalah salah satu 

pemikir yang paling berpengaruh dalam sejarah intelektual 

Andalusia. Akan tetapi, sebagai pendiri utama mazhab 



 

82 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Zahiriyyah, pendekatannya terhadap hukum Islam sangat 

literal, berdasarkan pemahaman tekstual terhadap Al-

Qur'an dan Sunnah. Selain keahliannya dalam bidang fikih 

dan teologi, Ibnu Hazm juga dikenal sebagai penulis ulung 

yang menghasilkan karya-karya monumental dalam studi 

cinta dan psikologi manusia. 

Karyanya yang terkenal, Tawq al-Hamāmah (Kalung 

Merpati), menguraikan cinta dari perspektif emosional, 

spiritual, dan moral. Dalam karya ini, cinta tidak hanya 

dipahami sebagai pengalaman emosional, tetapi lebih 

sebagai bagian dari pembentukan karakter dan hubungan 

manusia yang bernilai ilahi. Gaya bahasa yang tinggi dan 

struktur pemikiran yang mendalam dalam karya ini 

membuat Ibnu Hazm menjadi salah satu penulis dan 

pemikir cinta yang paling berpengaruh di dunia Islam dan 

lintas budaya. 

c. Al-Zahrawi (Abulcasis) (936–1013 M) 

Menurut sejarah, al-Zahrawi merupakan sosok 

penting dalam sejarah kedokteran Islam dan dunia. 

Karyanya yang paling terkenal, al-Tasrif li-man 'Ajiza 'an al-

Ta'lif, merupakan ensiklopedia kedokteran sebanyak 30 

volume yang mencakup berbagai aspek medis, termasuk 

bedah, farmasi, dan penyakit dalam. Volume tentang 

pembedahan menjadi salah satu referensi medis utama 

hingga abad ke-17 di Eropa.54 

Tak hanya itu sebagai seorang ahli bedah, Al-Zahrawi 

juga dikenal atas keberhasilannya merancang lebih dari 200 

instrumen bedah, yang sebagian besar masih digunakan 

hingga kini dalam bentuk yang telah dimodifikasi secara 

modern. Selain itu, deskripsi kasus klinis yang ditulis 

berdasarkan pengalaman praktisnya menunjukkan 

                                                             
54 M. Bratton, “Briefing: Islam, Democracy and Public Opinion in Africa,” African 
Affairs 102, no. 408 (July 1, 2003): 493–501, https://doi.org/10.1093/afraf/adg049. 



 

83 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

pendekatan ilmiah yang sistematis berdasarkan pengamatan 

langsung. Pengaruhnya tidak hanya terbatas pada dunia 

Islam, tetapi juga membentuk dasar kedokteran Eropa 

melalui penerjemahan karya-karyanya ke dalam bahasa 

Latin. 

Terutama pada masa keemasan Dinasti Umayyah di 

Spanyol (756-1031 M), Andalusia memainkan peran penting 

sebagai jembatan intelektual antara dunia Islam Timur dan 

peradaban Barat. Kota-kota besar seperti Cordoba, Sevilla, 

dan Toledo menjadi pusat penerjemahan dan 

pengembangan ilmu pengetahuan. Karya-karya ilmiah para 

pemikir Muslim di bidang matematika, astronomi, 

kedokteran, dan logika diterjemahkan ke dalam bahasa 

Latin dan Ibrani dan disebarkan ke seluruh Eropa. Proses 

diperkaya khazanah intelektual Barat yang sebelumnya 

stagnan setelah runtuhnya Kekaisaran Romawi, dan 

memberikan fondasi penting bagi perkembangan ilmu 

pengetahuan modern. 

Kolaborasi antara Islam dan Barat tidak hanya berupa transfer 

pengetahuan, namun juga metode ilmiah yang lebih sistematis dan 

eksperimental. Konsep-konsep seperti angka nol, aljabar (yang 

berasal dari karya al-Khawarizmi), dan pendekatan rasional 

terhadap filsafat dan teologi memiliki pengaruh yang besar terhadap 

pemikiran Eropa pada abad ke-12 hingga ke-15. Andalusia menjadi 

titik temu kreatif antara Islam dan Barat, yang tidak hanya 

mengadopsi, tetapi juga mentransformasikan pengetahuan dari 

Timur menjadi fondasi bagi munculnya Renaisans di Italia dan 

transformasi intelektual di Eropa modern. 

2. Afrika Utara: Sinergi Arab dan Berber 

Persebaran Islam ke wilayah Afrika Utara telah berlangsung 

sejak masa Khulafa al-Rasyidin dan dipercepat pada masa Dinasti 

Umayyah melalui kombinasi dakwah dan ekspedisi militer. Namun, 

proses Islamisasi tidak semata-mata bersifat koersif, tetapi 



 

84 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

berlangsung secara bertahap dan lebih damai melalui jalur sosial-

budaya. Suku Berber sebagai penduduk asli wilayah Maghrib 

berperan aktif dalam proses penyebaran Islam. Pasca memeluk 

Islam, masyarakat Berber terintegrasi ke dalam struktur masyarakat 

Islam dan berkontribusi dalam kegiatan dakwah, pendirian 

lembaga-lembaga keagamaan, dan pertumbuhan ekonomi berbasis 

syariah. Proses Islamisasi yang terjadi tidak hanya menanamkan 

aspek teologis, tetapi juga memperkenalkan tatanan sosial dan 

politik baru yang selaras dengan nilai-nilai Islam. 

Beberapa kota penting di wilayah Maghrib berkembang 

menjadi pusat-pusat keilmuan dan peradaban Islam. Kairouan, yang 

didirikan pada tahun 670 Masehi oleh panglima Uqbah Ibn Nafi, 

menjadi kota pertama yang menandai kehadiran peradaban Islam di 

Afrika Utara. Masjid Agung Kairouan menjadi simbol pusat 

keagamaan dan pendidikan, yang kemudian melahirkan generasi-

generasi ulama di bidang fikih mazhab Maliki dan ilmu-ilmu 

keislaman lainnya. Sementara itu, kota Fez di Maroko berkembang 

sebagai pusat intelektual dan budaya Islam. Berdirinya Universitas 

Al-Qarawiyyin pada tahun 859 Masehi menjadikan Fez sebagai salah 

satu pusat keilmuan terpenting di dunia Islam. Universitas ini 

menjadi tempat pembelajaran interdisipliner dan jembatan ilmiah 

antara dunia Islam dan Eropa, terutama pada masa-masa awal 

pertumbuhan universitas di Barat. Untuk itu, Afrika Utara tidak 

hanya menjadi wilayah penerima pengaruh Islam, namun juga 

menjadi aktor penting dalam membentuk dan meneruskan warisan 

peradaban Islam global. 

Ciri khas budaya Islam di kawasan ini adalah: 

a. Seni Arsitektur Berber-Islami 

Salah satu ciri paling menonjol dari kebudayaan Islam 

di Afrika Utara adalah gaya arsitekturnya yang khas, yaitu 

perpaduan antara elemen-elemen Islam klasik dengan unsur 

budaya lokal Berber. Hal ini dapat terlihat dalam desain 

masjid, rumah tradisional, dan madrasah yang 



 

85 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

menggunakan bentuk geometris sederhana, ornamen 

kaligrafi, serta teknik konstruksi berbahan tanah liat, batu, 

dan kayu lokal. Masjid-masjid di kawasan ini, seperti Masjid 

Tinmal dan Masjid Agung Kairouan, memperlihatkan 

penggunaan lengkung tapal kuda (horseshoe arches) dan 

menara segi empat sebagai identitas visual utama. Gaya 

arsitektur ini bukan hanya ekspresi artistik, melainkan juga 

representasi dari adaptasi nilai-nilai Islam ke dalam lanskap 

budaya dan geografis lokal yang tetap menghormati tradisi 

Berber. 

b. Tariqa Sufi dan Dakwah Damai 

Penyebaran Islam di Afrika Utara juga sangat 

dipengaruhi oleh peran tarekat-tarekat sufi (turuq sufiyyah), 

yang berperan dalam proses dakwah, pendidikan rohani, 

dan penguatan kohesi sosial. Para tokoh sufi tidak hanya 

menyebarkan ajaran Islam melalui jalur non-koersif, tetapi 

juga membangun jaringan spiritual dan kultural yang kuat 

melalui zawiyah (pondok sufi), yang tersebar di pedalaman 

dan wilayah terpencil. Tarekat-tarekat seperti Qadiriyyah, 

Shadhiliyyah, dan Tijaniyyah menjadi wadah pengajaran 

tasawuf sekaligus pengembangan karakter umat. Melalui 

pendekatan damai, inklusif, dan berbasis kasih sayang 

(mahabbah), sufisme berhasil menarik simpati masyarakat 

lokal tanpa meniadakan identitas asli mereka, sehingga 

menciptakan bentuk Islam yang organik dan berakar dalam 

kehidupan sehari-hari. 

c. Bahasa dan Sastra Arab-Berber 

Proses islamisasi juga membawa pengaruh besar 

terhadap perkembangan bahasa dan sastra di wilayah 

Maghrib. Bahasa Arab menjadi lingua franca dalam bidang 

administrasi, pendidikan, dan agama, tetapi tidak 

menghapus eksistensi bahasa Berber yang telah lebih dahulu 

eksis. Justru terjadi sinkretisme linguistik yang melahirkan 



 

86 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

ekspresi budaya yang unik, seperti penggunaan bahasa 

Arab dalam karya sastra dan dakwah, serta pelestarian 

bahasa Berber dalam tradisi lisan dan hikayat lokal. Tradisi 

oral Berber, yang memuat nilai-nilai Islam dan kearifan 

lokal, turut memperkaya khazanah sastra Islam. Perpaduan 

ini menghasilkan masyarakat yang literat dalam dua sistem 

bahasa, yang kemudian membuka ruang dialog intelektual 

dengan dunia Islam Timur dan turut menjadikan kawasan 

Maghrib sebagai bagian integral dari peradaban Islam 

global. 

3. Warisan Budaya Islam Barat 

Peradaban Islam di wilayah Barat dunia Islam, khususnya 

Andalusia dan Afrika Utara ternyata meninggalkan warisan 

intelektual dan budaya yang sangat berharga, tidak hanya bagi 

dunia Islam, tetapi juga bagi perkembangan peradaban global. Di 

wilayah-wilayah Islam Barat, Islam tidak hanya berperan sebagai 

agama, namun juga sebagai pendorong kemajuan ilmu 

pengetahuan, seni, dan kehidupan sosial yang inklusif. Warisan 

Islam di kawasan itu menunjukkan bagaimana Islam dapat 

berinteraksi secara kreatif dan konstruktif dengan budaya lain tanpa 

harus kehilangan identitasnya. 

a. Dialog Antaragama dan Etnis 

Salah satu kontribusi paling menonjol dari 

kebudayaan Islam Barat adalah terciptanya lingkungan 

sosial yang toleran terhadap keberagaman etnis dan agama. 

Di kota-kota seperti Cordoba, Fez, dan Kairouan, umat Islam 

hidup berdampingan dengan komunitas Yahudi dan Kristen 

dalam suasana saling menghormati. Di bawah pemerintahan 

Islam, komunitas non-Muslim diberikan hak untuk 

menjalankan ibadah, mendirikan institusi keagamaan, dan 

berkontribusi dalam bidang keilmuan. Model koeksistensi 

ini menjadikan Andalusia sebagai simbol pluralisme religius 



 

87 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dan sosial yang langka di masa itu, dan menjadi cerminan 

nyata dari prinsip rahmatan lil-‘alamin. 

b. Transfer Ilmu ke Eropa 

Proses penerjemahan besar-besaran yang terjadi di 

pusat-pusat keilmuan seperti Toledo dan Sisilia 

memungkinkan ilmu-ilmu dari dunia Islam, yang 

sebelumnya bersumber dari tradisi Yunani, Persia, dan 

India, untuk masuk ke dunia Kristen Eropa. Karya-karya 

para ilmuwan Muslim seperti Ibn Sina, al-Khawarizmi, dan 

al-Farabi diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan menjadi 

kurikulum utama di universitas-universitas Eropa selama 

berabad-abad. Transfer pengetahuan ini menjadi salah satu 

motor penggerak utama dalam kelahiran Renaisans Eropa, 

memperlihatkan peran vital peradaban Islam dalam sejarah 

intelektual Barat. 

c. Pencapaian dalam Seni, Musik, dan Filsafat 

            
         Gambar 1. Masjid Cordoba    Gambar 2. Istana Alhambra 

Kebudayaan Islam Barat juga unggul dalam seni dan 

estetika. Di Andalusia, arsitektur masjid dan istana 

mencerminkan harmoni antara keindahan, fungsi, dan 

spiritualitas seperti terlihat dalam Masjid Cordoba dan 

Istana Alhambra di Granada. Musik Andalusia berkembang 

menjadi genre tersendiri yang kemudian memengaruhi 

musik klasik Eropa.55 Dalam bidang filsafat, tokoh seperti 

                                                             
55 Joseph E. B. Lumbard, “Islam, Coloniality, and the Pedagogy of Cognitive 
Liberation in Higher Education,” Teaching in Higher Education, February 24, 2025, 1–11, 
https://doi.org/10.1080/13562517.2025.2468974. 



 

88 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Ibn Rushd memberikan kontribusi besar terhadap 

pengembangan rasionalisme yang kemudian menjadi 

fondasi filsafat modern. Tradisi sastra yang kaya, seperti 

puisi sufi dan hikayat-hikayat filosofis, menunjukkan 

kedalaman intelektual dan spiritual masyarakat Islam di 

Barat. 

Kekayaan budaya Islam di dunia Barat, khususnya di wilayah 

Andalusia dan Afrika Utara, merupakan salah satu tonggak penting 

dalam sejarah peradaban Islam yang menunjukkan kemampuan 

umat Islam dalam membangun masyarakat yang beradab dan 

inklusif yang berlandaskan pada nilai-nilai wahyu. Kontribusi 

kawasan ini tidak hanya terbatas pada kemajuan ilmu pengetahuan 

dan pengembangan seni arsitektur, tetapi juga mencakup praktik 

kehidupan sosial yang mengedepankan toleransi, dialog 

antaragama, dan penghormatan terhadap pluralitas budaya dan 

etnis.  



 

89 | P a g e  
 

 

BAB V 
KEBUDAYAAN ISLAM DI 

NUSANTARA 

Islam masuk ke wilayah Nusantara melalui jalur damai dan 

berlangsung secara bertahap sejak abad ke-7 hingga abad ke-13 

Masehi. Proses penyebaran dilakukan melalui aktivitas perdagangan 

oleh para saudagar Muslim dari Gujarat, Arab, dan Persia, serta 

dakwah oleh ulama, pernikahan lintas budaya, dan pendirian 

lembaga keagamaan seperti surau dan pesantren. Tanpa melibatkan 

ekspansi militer, penyebaran Islam di wilayah kepulauan ini 

diterima secara terbuka oleh berbagai kelompok masyarakat karena 

pendekatan yang dialogis dan menghargai budaya setempat. 

Penerimaan Islam di berbagai daerah di Nusantara 

berkembang dalam konteks lokal yang beragam. Akulturasi terjadi 

secara alami, menghasilkan bentuk kebudayaan Islam yang khas. 

Hal tersebut tampak dalam arsitektur masjid tradisional, tradisi 

keagamaan berbasis komunitas, serta sistem pemerintahan kerajaan-

kerajaan Islam. Islam tampil bukan hanya sebagai agama, tetapi juga 

sebagai kekuatan peradaban yang turut membentuk struktur sosial, 

politik, dan budaya masyarakat kepulauan Indonesia. 

A. Proses Masuknya Islam ke Indonesia 

Proses masuknya Islam ke Indonesia berlangsung secara 

damai dan gradual, bukan melalui jalur ekspansi militer 

sebagaimana terjadi di beberapa kawasan lain. Islam hadir melalui 

interaksi sosial-ekonomi, khususnya melalui perdagangan yang 

berkembang pesat di wilayah pesisir Nusantara. Sejak abad ke-7 M, 

para pedagang Muslim dari Gujarat, Arab, dan Persia menjadikan 

pelabuhan-pelabuhan strategis di pesisir Sumatra dan Jawa sebagai 

pusat aktivitas dagang dan titik awal penyebaran ajaran Islam. Islam 



 

90 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

tidak datang sebagai kekuatan politik yang memaksa, melainkan 

sebagai bagian dari dinamika sosial yang menyesuaikan diri dengan 

konteks budaya setempat. Jalur Masuknya Islam ke Indonesia : 

1. Jalur Perdagangan 

Para pedagang Muslim dari kawasan Gujarat, Persia, Arab, 

dan wilayah Islam lainnya telah berinteraksi secara intensif dengan 

masyarakat pesisir Nusantara sejak abad ke-7 M. Pelabuhan-

pelabuhan strategis seperti Barus, Lamuri, Perlak, dan Pasai menjadi 

pusat transit dan distribusi barang dagangan sekaligus ruang 

perjumpaan budaya dan keagamaan. Dalam konteks ini, Islam tidak 

hanya dibawa sebagai keyakinan pribadi, melainkan juga sebagai 

bagian dari praktik kehidupan dagang yang etis dan transnasional. 

Melalui interaksi dagang yang bersifat damai, Islam 

dikenalkan kepada penduduk lokal secara gradual. Etika bisnis yang 

ditunjukkan oleh para pedagang Muslim, seperti kejujuran, 

tanggung jawab, dan kepedulian sosial, turut membangun citra 

positif terhadap Islam. Situasi ini mempermudah penerimaan ajaran 

Islam secara alami dan tanpa paksaan. 

2. Jalur Dakwah 

Dakwah Islam di Indonesia berlangsung secara kultural dan 

penuh kearifan, utamanya melalui kontribusi para ulama, dai, dan 

tokoh sufi. Karakteristik dakwah sufistik yang menekankan aspek 

spiritual, kelembutan hati, serta penghormatan terhadap nilai-nilai 

lokal menjadikan Islam mudah diterima oleh masyarakat Nusantara 

yang telah memiliki budaya spiritual dan tradisi adat yang kuat. 

Para sufi menyampaikan ajaran Islam melalui pendekatan 

tasawuf yang menekankan tauhid, kesederhanaan, kasih sayang, 

dan keteladanan moral. Strategi dakwah ini memungkinkan 

integrasi antara nilai-nilai Islam dan kearifan lokal tanpa 

menimbulkan ketegangan sosial atau konflik budaya. Dengan 

pendekatan tersebut, Islam berkembang bukan melalui penetrasi 

kekuatan, tetapi melalui transmisi nilai yang humanis dan edukatif. 

 



 

91 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

3. Jalur Perkawinan 

Perkawinan antara pendatang Muslim dan perempuan lokal 

menjadi salah satu sarana penting dalam menyebarkan Islam secara 

sosial dan kultural. Hubungan perkawinan yang terbentuk 

memberikan ruang bagi penyemaian nilai-nilai Islam dalam ranah 

domestik yang kemudian meluas ke komunitas sekitar. Dengan 

demikian, keluarga menjadi medium dakwah yang strategis dalam 

proses islamisasi masyarakat Nusantara. 

Dari lingkup keluarga Muslim, terbentuklah pola hidup dan 

tradisi yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.56 Anak-anak dari 

hasil perkawinan tersebut dibesarkan dalam lingkungan religius 

yang memperkuat identitas keislaman secara berkelanjutan. Proses 

ini menjadikan Islam tumbuh melalui ikatan sosial yang kuat dan 

menyatu dengan struktur masyarakat lokal. 

4. Jalur Pendidikan 

Pendidikan Islam di Nusantara awal tumbuh melalui lembaga 

non-formal seperti surau, langgar, dan pesantren yang berkembang 

pesat di berbagai wilayah. Lembaga-lembaga ini berfungsi sebagai 

pusat pembelajaran agama, tempat pengajaran Al-Qur’an, hadis, 

fiqh, serta akhlak kepada generasi muda Muslim. Keberadaan 

institusi pendidikan ini memperkokoh struktur keilmuan dan 

spiritual masyarakat Muslim Indonesia. 

Ulama dan guru-guru agama memainkan peran strategis 

dalam proses penyebaran ilmu serta internalisasi nilai-nilai Islam. 

Sistem pembelajaran dilakukan secara intensif melalui metode 

halaqah (lingkaran belajar), penghafalan, dan diskusi ilmiah. Tradisi 

intelektual tersebut menjadi cikal bakal munculnya institusi 

keilmuan yang lebih terorganisir pada masa-masa selanjutnya dan 

memberikan kontribusi besar bagi keberlanjutan kebudayaan Islam 

di Nusantara. 

                                                             
56 Nur Lailatun and Kholid Mawardi, “Islamization of The Archipelago: A Study of 
The Arrival and Spread of Islam in Indonesia and Malaysia,” Al-Munqidz: Jurnal Kajian 
Keislaman 11, no. 1 (2023): 10–30. 



 

92 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

5. Jalur Politik dan Kekuasaan 

Setelah Islam diterima secara luas di kalangan masyarakat, 

sejumlah penguasa lokal mengadopsi Islam sebagai agama resmi 

kerajaan. Kerajaan Samudra Pasai di Aceh, yang berdiri pada abad 

ke-13 M, merupakan kerajaan Islam pertama di Indonesia yang 

tercatat dalam sumber sejarah. Perkembangan ini diikuti oleh 

konversi politik kerajaan-kerajaan lain seperti Demak, Malaka, 

Ternate, dan Banten.57 

Penerimaan Islam oleh para penguasa membawa dampak 

sistemik dalam kehidupan sosial dan budaya masyarakat. Institusi 

pemerintahan menerapkan hukum Islam, mendirikan pengadilan 

syariah, dan membangun lembaga pendidikan berbasis keislaman. 

Dengan demikian, kekuasaan politik menjadi salah satu saluran 

penting dalam memperluas pengaruh Islam secara struktural dan 

memperkuat peradaban Islam lokal di Indonesia. 

B. Akulturasi Islam dan Budaya Lokal 

Proses penyebaran Islam di wilayah Nusantara tidak hanya 

menandai transformasi keagamaan, tetapi juga mencerminkan 

perjumpaan dua entitas budaya yang berlangsung secara harmonis. 

Islam tidak hadir sebagai kekuatan dominatif yang menghapus 

identitas lokal, melainkan tampil sebagai sistem nilai yang bersifat 

adaptif dan akomodatif terhadap struktur sosial serta budaya yang 

telah mengakar di tengah masyarakat. Fenomena ini melahirkan 

dinamika akulturasi, yaitu percampuran antara ajaran Islam dengan 

unsur-unsur lokal yang menghasilkan bentuk-bentuk ekspresi 

kebudayaan yang khas, tanpa menghilangkan prinsip tauhid sebagai 

fondasi utamanya. 

Akulturasi dalam konteks penyebaran Islam di Indonesia 

berlangsung secara bertahap, dimulai sejak abad ke-13 M saat 

kerajaan Islam pertama di Sumatra, yakni Samudra Pasai (berdiri 

                                                             
57 Reuven Kahane, “Religious Diffusion and Modernization: A Preliminary Reflection 
on the Spread of Islam in Indonesia and Its Impact on Social Change,” European 
Journal of Sociology/Archives Européennes de Sociologie 21, no. 1 (1980): 116–38. 



 

93 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

sekitar tahun 1267 M), mulai mengembangkan struktur 

pemerintahan dan kehidupan masyarakat yang berlandaskan ajaran 

Islam. Penyebaran nilai-nilai Islam kemudian mencapai wilayah 

Jawa, Kalimantan, Sulawesi, dan bagian timur Nusantara pada abad-

abad berikutnya. Peran penting dalam proses ini dijalankan oleh 

para ulama, sufi, dan pendakwah yang menggunakan pendekatan 

kultural, pendidikan, serta spiritual. Islam tidak hanya diterima 

sebagai sistem keimanan, tetapi juga sebagai bagian dari identitas 

sosial dan simbol peradaban yang baru. 

Akulturasi budaya Islam dan lokal tercermin pada berbagai 

aspek kebudayaan, antara lain: 

1. Arsitektur Masjid Bergaya Tradisional Lokal 

Masjid sebagai pusat peribadatan umat Islam menjadi salah 

satu medium utama dalam proses akulturasi antara Islam dan 

budaya lokal. Contoh paling menonjol adalah Masjid Agung Demak 

di Jawa Tengah, yang diperkirakan dibangun pada akhir abad ke-15 

M. Masjid ini tidak menggunakan kubah sebagaimana lazim 

ditemukan di wilayah Timur Tengah, tetapi mengadopsi bentuk 

atap joglo bersusun tiga, yang dalam kosmologi Jawa mencerminkan 

trilogi keimanan: Islam, Iman, dan Ihsan. 

Terdapat pula unsur lokal lainnya yang dapat ditemukan 

pada struktur saka guru (empat pilar utama) yang diukir dengan 

motif tradisional Jawa. Arsitektur serupa juga ditemukan pada 

Masjid Menara Kudus, yang dibangun pada tahun 1549 M, di mana 

menara masjid menyerupai struktur candi Hindu-Buddha, 

mencerminkan kesinambungan budaya dengan masa sebelumnya. 

Desain yang digunakan tidak hanya berfungsi estetis, tetapi juga 

memperlihatkan kesinambungan dan penerimaan sosial terhadap 

Islam sebagai agama yang tidak memutuskan akar budaya lokal. 

2. Kesusastraan Islam Melayu sebagai Medium Dakwah Budaya 

Tradisi literasi Islam di Nusantara menunjukkan gejala 

akulturasi yang kuat, terutama melalui perkembangan sastra 

Melayu klasik. Sejak abad ke-14 M, muncul berbagai karya seperti 



 

94 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Hikayat Raja Pasai, Hikayat Amir Hamzah, dan Sulalat al-Salatin 

(Sejarah Melayu), yang menggabungkan unsur naratif lokal dengan 

penguatan nilai-nilai Islam. Hikayat Raja Pasai, misalnya, memuat 

cerita tentang raja pertama yang memeluk Islam, mencerminkan 

upaya legitimasi politik melalui agama. 

Selain hikayat, karya-karya syair sufistik juga memainkan 

peran penting dalam penguatan nilai-nilai Islam melalui bahasa dan 

simbol yang akrab bagi masyarakat Melayu. Tokoh seperti Hamzah 

Fansuri (abad ke-16 M) dan Nuruddin al-Raniri (abad ke-17 M) 

menulis karya-karya yang menggabungkan ajaran tasawuf dengan 

gaya bahasa puitis Melayu. Akulturasi ini melahirkan ekspresi 

intelektual yang khas, mengangkat spiritualitas Islam dalam idiom 

budaya lokal, dan membentuk identitas keislaman yang literer serta 

transformatif. 

3. Tradisi Sosial-Keagamaan Bernuansa Islam 

Tradisi sosial masyarakat Nusantara juga menunjukkan 

proses islamisasi yang berlangsung dalam kerangka akulturatif. 

Upacara Maulid Nabi, misalnya, dirayakan dalam bentuk Sekaten di 

Yogyakarta dan Surakarta, yang menampilkan musik gamelan, 

pembacaan syair Barzanji, dan penyampaian dakwah Islam.58 

Meskipun tidak terdapat dalam praktik keagamaan Timur Tengah, 

tradisi ini telah menjadi bagian integral dari perayaan Islam lokal 

yang memperkuat kecintaan kepada Nabi Muhammad SAW. 

Demikian pula, tradisi seperti tahlilan, slametan, dan ziarah 

kubur, yang sering dikritik sebagai bid‘ah, pada dasarnya 

merupakan wujud keberagamaan masyarakat yang menyatukan 

solidaritas sosial, spiritualitas, dan warisan budaya. Tradisi ini 

memperlihatkan bahwa Islam mampu menyerap dan membimbing 

unsur-unsur budaya lokal tanpa harus menghapus identitas 

komunitas. Akulturasi ini menjadi fondasi penting bagi 

                                                             
58 Sofian Syaiful Rizal and Hasan Baharun, “Analysis of Archipelago Religion and 
Culture after Islamization in Indonesia,” in International Conference on Humanity 
Education and Society (ICHES), vol. 1, 2022, 133–46. 



 

95 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

terbentuknya Islam Nusantara yakni Islam yang moderat, 

kontekstual, dan berbasis pada kearifan lokal. 

C. Kerajaan-Kerajaan Islam dan Warisan Budaya 

Kehadiran kerajaan-kerajaan Islam di Nusantara menandai 

babak penting dalam transformasi sosial, budaya, dan agama di 

Nusantara. Proses Islamisasi berlangsung tidak hanya secara vertikal 

melalui lembaga-lembaga dakwah dan keagamaan, tetapi juga 

secara horizontal melalui lembaga-lembaga kerajaan yang berperan 

sebagai pelindung dan fasilitator perkembangan Islam. Dalam 

konteks ini, para sultan dan raja Muslim tidak hanya berperan 

sebagai penguasa politik, tetapi juga sebagai otoritas moral dan 

agama yang melegitimasi norma-norma Islam dalam kehidupan 

masyarakat. Pengaruh kekuasaan yang terorganisir secara terpusat 

memfasilitasi integrasi nilai-nilai Islam ke dalam tatanan hukum, 

adat, dan pendidikan masyarakat lokal. 

Masing-masing kerajaan Islam yang didirikan di nusantara 

membawa ciri khas dan kontribusi yang mencerminkan konteks 

geografis, etnis, dan hubungan internasional. Di wilayah barat, 

Samudra Pasai dan Aceh Darussalam menjadi pionir dalam 

menghubungkan dunia Islam global dengan Nusantara melalui jalur 

perdagangan dan intelektual. Sementara itu, di Jawa, Kesultanan 

Demak dan Mataram Islam menekankan pendekatan budaya dan 

pendidikan berbasis pesantren untuk memperkuat dakwah. Di 

Indonesia bagian timur, seperti di Ternate dan Tidore, penyebaran 

Islam terintegrasi erat dengan kepentingan politik dan ekonomi, 

terutama dalam perdagangan rempah-rempah. Peran kerajaan-

kerajaan ini membentuk fondasi budaya Islam yang tidak hanya 

bersifat lokal, tetapi juga kosmopolitan. 

1. Samudra Pasai (abad ke-13 M) 

Kerajaan Samudra Pasai, yang terletak di pesisir utara 

Provinsi Aceh sekarang, tercatat sebagai kerajaan Islam pertama di 

wilayah kepulauan Indonesia. Berdiri pada awal abad ke-13 M, 

Samudra Pasai menandai babak baru dalam sejarah Islamisasi 



 

96 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Nusantara yang sebelumnya bersifat sporadis dan individual. 

Keberadaan kerajaan ini tidak hanya berfungsi sebagai pusat 

kekuasaan politik, tetapi juga sebagai simpul awal integrasi nilai-

nilai Islam ke dalam struktur sosial dan budaya lokal. Bukti 

arkeologis berupa batu nisan Sultan Malik al-Saleh, penguasa 

pertama Pasai, bertarikh 1297 M, memperkuat fakta bahwa kerajaan 

ini telah menjadikan Islam sebagai agama resmi negara lebih awal 

dibandingkan kerajaan-kerajaan lain di Nusantara. 

Posisi geografis Samudra Pasai yang strategis di jalur 

perdagangan internasional menjadikan kerajaan ini sebagai 

pelabuhan transit penting bagi para pedagang Muslim dari Gujarat, 

Arab, Persia, dan wilayah lain di Samudera Hindia. Hubungan ini 

mempercepat proses pertukaran budaya, ilmu pengetahuan, dan 

tentu saja, agama Islam. Dalam waktu relatif singkat, Samudra Pasai 

berkembang menjadi pusat dakwah dan perdagangan yang aktif. Di 

pasar-pasar dan pelabuhan, ajaran Islam disampaikan secara damai, 

bersanding dengan aktivitas jual beli dan interaksi sosial 

antarbangsa. Dengan demikian, penyebaran Islam tidak bersifat 

memaksa, tetapi mengalir dalam aktivitas ekonomi yang saling 

menguntungkan. 

Kemajuan Samudra Pasai tercermin dari penggunaan mata 

uang dinar emas yang dicetak sendiri oleh pemerintah kerajaan. 

Inovasi ini tidak hanya menunjukkan kemandirian ekonomi, tetapi 

juga upaya simbolik untuk menegaskan identitas Islam dalam 

tatanan negara.59 Mata uang tersebut memuat tulisan kaligrafi Arab 

dan nama-nama sultan, yang menunjukkan pengaruh kuat budaya 

Islam dalam sistem moneter dan pemerintahan. Di sisi lain, 

hubungan diplomatik dengan Kesultanan Delhi dan Mamluk di 

Mesir memperkuat posisi Samudra Pasai sebagai bagian integral 

                                                             
59 Jajat Burhanudin, “Converting Belief, Connecting People: The Kingdoms and the 
Dynamics of Islamization in Pre-Colonial Archipelago,” Studia Islamika 25, no. 2 
(2018): 247–78. 



 

97 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dari dunia Islam internasional. Ini menjadikan kerajaan ini sebagai 

simpul penting antara dunia Melayu dan peradaban Islam global. 

Tabel 1. 

Peran Strategis Kerajaan Samudra Pasai 

Aspek Uraian Peran 

Keagamaan 

Menjadi kerajaan Islam pertama di Indonesia (abad ke-13 
M), dengan menjadikan Islam sebagai agama resmi 
negara dan pusat dakwah ke wilayah Sumatra dan 
sekitarnya. 

Pendidikan 

Menjadi pusat pembelajaran Islam di wilayah barat 
Nusantara; ulama mendapat dukungan penuh dari 
sultan, madrasah dan surau aktif mengajarkan Al-
Qur’an, fiqh, dan bahasa Arab. 

Ekonomi dan 
Perdagangan 

Pelabuhan internasional yang ramai dikunjungi 
pedagang Muslim dari Gujarat, Persia, dan Arab. Islam 
tersebar melalui interaksi dagang yang damai. 

Hubungan 
Internasional 

Menjalin relasi diplomatik dan religius dengan 
Kesultanan Delhi dan Kesultanan Mamluk Mesir. Hal ini 
menunjukkan posisi penting Samudra Pasai dalam 
jaringan Islam global. 

Simbol Budaya 
Islam 

Mencetak dinar emas dengan huruf Arab dan nama 
sultan, sebagai simbol identitas Islam dalam sistem 
ekonomi dan administrasi. 

Pengaruh 
Jangka Panjang 

Memberi inspirasi bagi kerajaan Islam selanjutnya seperti 
Malaka, Aceh, dan Demak dalam memadukan kekuasaan 
politik dan dakwah keagamaan. 

2. Kesultanan Malaka (abad ke-15 M) 

Kesultanan Malaka merupakan salah satu kerajaan Islam 

paling berpengaruh di kawasan Asia Tenggara pada abad ke-15 M. 

Berdiri sekitar tahun 1400 M, Malaka mengalami masa kejayaan 

pada masa pemerintahan Sultan Muhammad Syah dan terutama 

Sultan Manaur Syāh (1459–1477 M). Letaknya yang strategis di Selat 

Malaka menjadikannya pelabuhan internasional yang ramai 

dikunjungi oleh pedagang dari Arab, Persia, Gujarat, Cina, dan 

Nusantara. Malaka menjadi simpul utama dalam jalur perdagangan 

maritim dunia, sekaligus pintu masuk utama penyebaran Islam di 

wilayah Asia Tenggara bagian barat dan tengah. 



 

98 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Sebagai pusat aktivitas ekonomi dan diplomasi, Kesultanan 

Malaka menjalin hubungan dagang dan politik yang luas, baik 

dengan dunia Islam maupun kerajaan-kerajaan non-Islam. 

Hubungan ini tidak hanya bersifat ekonomis, tetapi juga membawa 

pengaruh ideologis dan religius. Islam masuk dan tersebar ke 

berbagai wilayah seperti 1) Sumatra, 2) Jawa bagian barat, 3) 

Kalimantan, 4) Sulawesi, bahkan hingga 5) Filipina selatan, melalui 

jalur pelayaran dan kegiatan perdagangan yang intens. Para 

pedagang Muslim, selain membawa barang dagangan, juga 

membawa nilai-nilai Islam yang disampaikan secara damai melalui 

interaksi sosial dan budaya. 

Pada bidang bahasa dan budaya, Kesultanan Malaka 

memainkan peran penting dalam mempromosikan bahasa Melayu 

sebagai bahasa resmi kesultanan, perdagangan, dan dakwah Islam. 

Bahasa Melayu kemudian berkembang menjadi bahasa pergaulan di 

wilayah tersebut, sekaligus menjadi wadah utama pengembangan 

literasi Islam. Banyak karya-karya Islam dari Timur Tengah 

diterjemahkan ke dalam bahasa Melayu, termasuk hikayat, buku-

buku fikih, dan syair-syair sufi. Tradisi penulisan Islam dalam 

aksara Jawi (huruf Arab yang dimodifikasi) juga berkembang di 

Malaka dan sekitarnya. 

Kekhalifahan Malaka kemudian dikenal sebagai pusat 

keilmuan Islam. Sejumlah madrasah dan halaqah-halaqah keilmuan 

didirikan, yang menarik minat para ulama dari India, Arab, dan 

Nusantara. Para ulama ini tidak hanya menyampaikan ajaran dalam 

bidang tafsir, hadis dan fikih, tetapi juga berpartisipasi dalam 

menyusun dan menyebarluaskan kitab-kitab Islam dalam bahasa 

lokal. Proses ini menciptakan jaringan intelektual Islam maritim 

yang solid, dengan Malaka sebagai pusatnya. 

Pentingnya Kesultanan Malaka tidak hanya terlihat dari peran 

perdagangan dan dakwahnya, tetapi juga dalam membentuk 

identitas budaya Islam Asia Tenggara. Jatuhnya Malaka ke tangan 

Portugis pada tahun 1511 Masehi bukanlah akhir dari pengaruhnya, 



 

99 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

karena warisan intelektual, budaya, dan agamanya tetap hidup dan 

dilanjutkan oleh kerajaan-kerajaan Islam penggantinya, seperti 

Aceh, Johor, dan Riau-Lingga. Dengan demikian, Kesultanan Malaka 

adalah model awal dari kerajaan maritim Islam yang mampu 

menyinergikan kekuatan ekonomi, agama, dan budaya dalam satu 

kesatuan peradaban. 

3. Kesultanan Demak (awal abad ke-16 M) 

Kesultanan Demak didirikan oleh Raden Patah sekitar awal 

abad ke-16 M dan merupakan kerajaan Islam pertama di Pulau Jawa. 

Terletak strategis di pesisir utara Jawa Tengah, Demak tampil 

sebagai pusat kekuasaan Islam yang baru setelah keruntuhan 

Majapahit. Posisi geografis Demak memudahkannya menjadi 

penghubung antara jaringan dagang maritim dan jalur dakwah 

Islam dari pesisir ke pedalaman Jawa. Di bawah kepemimpinan 

Raden Patah dan para penerusnya seperti Sultan Trenggana, 

Kesultanan Demak tidak hanya memperkuat sistem politik Islam, 

tetapi juga mendorong proses islamisasi dalam aspek sosial, budaya, 

dan keilmuan. 

Peran penting Kesultanan Demak terlihat dalam 

dukungannya terhadap aktivitas dakwah Wali Songo, yakni 

sembilan tokoh ulama karismatik yang menjadi pilar utama 

penyebaran Islam di Tanah Jawa. Wali Songo tidak hanya 

berdakwah melalui ceramah keagamaan, tetapi juga melalui seni 

budaya, pendidikan, dan pendekatan kultural yang santun. 

Pendekatan dakwah yang inklusif dan adaptif terhadap budaya 

lokal ini menciptakan model islamisasi khas Nusantara yang damai 

dan dialogis. 

Berikut beberapa kontribusi utama Kesultanan Demak: 

a. Pusat Penyebaran Islam di Jawa: 

Kesultanan Demak menjadi titik awal pengembangan 

Islam ke wilayah pedalaman seperti Mataram, Banyumas, 

dan Blora. Para wali dan ulama dikirim ke berbagai daerah 



 

100 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

untuk membuka pesantren, mengajarkan Al-Qur’an, dan 

membimbing masyarakat dalam ajaran Islam. 

b. Penguatan Infrastruktur Keagamaan: 

Salah satu warisan monumental Demak adalah Masjid 

Agung Demak, yang didirikan pada abad ke-15 akhir atau 

awal abad ke-16. Masjid ini memiliki arsitektur khas Jawa, 

dengan atap tumpang tiga yang melambangkan iman, Islam, 

dan ihsan, serta tiang saka guru yang menurut tradisi dibuat 

dari kayu sisa-sisa pembangunan oleh para wali. Bangunan 

ini menjadi simbol akulturasi Islam dengan budaya lokal. 

c. Pengaruh Politik dan Simbol Kekuasaan Islam: 

Kesultanan Demak berhasil menumbangkan 

kekuasaan Hindu-Buddha terakhir di Jawa (Majapahit), dan 

menggantinya dengan struktur politik Islam. Penggunaan 

gelar sultan, penerapan hukum Islam secara bertahap, serta 

hubungan diplomatik dengan kerajaan Islam di luar Jawa 

menunjukkan upaya Demak membangun legitimasi 

kekuasaan berdasarkan nilai Islam. 

d. Pelestarian dan Pengembangan Budaya Islam: 

Pada perlindungan Kesultanan Demak, seni 

pertunjukan seperti wayang kulit digunakan sebagai media 

dakwah. Sunan Kalijaga, salah satu Wali Songo, 

memodifikasi lakon dan simbol dalam pewayangan agar 

sejalan dengan nilai-nilai tauhid, menciptakan ruang 

dakwah yang merakyat. 

Walaupun Kesultanan Demak hanya bertahan dalam waktu 

yang relatif singkat, akan tetapi pengaruhnya dalam sejarah 

perkembangan Islam di Jawa sangat besar dan berkelanjutan. Setelah 

keruntuhannya, kekuasaan politik Islam memang berpindah ke 

Kesultanan Pajang dan kemudian Kesultanan Mataram, namun 

jejak-jejak peninggalan Demak masih lestari dalam berbagai aspek 

kehidupan masyarakat. Model dakwah yang dilakukan oleh Demak-

yakni pendekatan budaya yang akomodatif, penggunaan seni dan 



 

101 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

budaya lokal sebagai media penyebaran Islam, dan penguatan 

institusi keagamaan seperti pesantren-terus dijadikan rujukan dalam 

proses Islamisasi di Jawa. Tradisi-tradisi seperti tahlilan, selametan, 

peringatan Maulid Nabi, dan pembangunan masjid dengan 

arsitektur lokal merupakan bentuk kesinambungan nilai-nilai 

keislaman Demak yang diadaptasi oleh masyarakat hingga saat ini. 

Sehingga, meskipun secara formal Kesultanan Demak telah lama 

berakhir, namun warisan intelektual, spiritual, dan budayanya tetap 

menjadi fondasi penting dalam lanskap Islam Nusantara. 

4. Kesultanan Aceh, Banten, Mataram Islam, Ternate, dan Tidore 

Kesultanan-kesultanan Islam di berbagai wilayah Nusantara 

memainkan peran yang sangat vital dalam mengokohkan fondasi 

kebudayaan Islam yang beragam dan kontekstual. Masing-masing 

kerajaan memiliki karakteristik budaya, sistem pemerintahan, serta 

pendekatan dakwah yang khas sesuai dengan kondisi sosial dan 

geografis setempat. Kesultanan-kesultanan tersebut tidak hanya 

menjalankan fungsi politik, tetapi juga menjadi pusat pendidikan, 

penyebaran ilmu pengetahuan Islam, serta benteng pertahanan 

identitas keagamaan di tengah dinamika lokal dan tantangan 

eksternal, seperti kolonialisme Eropa. Beberapa kesultanan berikut 

menonjol dalam kontribusinya terhadap perkembangan budaya 

Islam: 

a. Kesultanan Aceh Darussalam (berdiri awal abad ke-16 M) 

Kesultanan Aceh Darussalam, yang berdiri pada awal 

abad ke-16 M, memainkan peran yang sangat penting dalam 

penyebaran dan penguatan Islam di kawasan barat 

Nusantara. Letaknya yang strategis di ujung utara Pulau 

Sumatra menjadikan Aceh sebagai pintu gerbang utama 

bagi masuknya pengaruh Islam dari Timur Tengah, India, 

dan Persia ke wilayah kepulauan Indonesia. Karena 

peranannya yang vital dalam mendiseminasi ajaran Islam, 

wilayah ini dijuluki sebagai “Serambi Mekkah”. Islamisasi di 

Aceh berlangsung dengan pesat dan mendalam, tidak hanya 



 

102 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

melalui dakwah, tetapi juga melalui institusi politik, 

ekonomi, dan pendidikan yang berbasis nilai-nilai 

keislaman. 

Puncak kejayaan Kesultanan Aceh terjadi pada masa 

pemerintahan Sultan Iskandar Muda (1607–1636 M), yang 

berhasil memperluas wilayah kekuasaan Aceh hingga ke 

sebagian besar pesisir barat Sumatra dan Semenanjung 

Melayu. Di bawah pemerintahannya, Aceh mengalami 

kemajuan signifikan dalam bidang administrasi kerajaan, 

perdagangan internasional, dan pengembangan intelektual 

Islam. Sultan Iskandar Muda juga dikenal sebagai pelindung 

ulama dan ilmu pengetahuan. Hal ini terbukti dengan 

kedatangan dan berkembangnya para ulama besar di Aceh, 

seperti Hamzah Fansuri, pelopor tasawuf Melayu, serta 

Nuruddin al-Raniri, yang menghasilkan banyak karya 

monumental dalam bidang akidah, fikih, dan filsafat Islam. 

Karya-karya mereka menjadi literatur penting di lingkungan 

pesantren dan istana. 

Selain itu, Aceh juga menonjol sebagai pusat 

penerbitan dan penulisan karya ilmiah berbahasa Arab dan 

Melayu-Jawi, menjadikannya sebagai salah satu sentra 

intelektual terpenting di Asia Tenggara pada masa itu. 

Tradisi tulis-menulis berkembang dengan pesat melalui 

lembaga pendidikan Islam seperti dayah (pesantren khas 

Aceh) dan lembaga istana. Kitab-kitab dari Aceh banyak 

dikirim ke wilayah lain seperti Palembang, Johor, dan 

Patani, yang menunjukkan luasnya jaringan keilmuan yang 

terbangun. Dengan demikian, Kesultanan Aceh tidak hanya 

unggul dalam aspek militer dan politik, tetapi juga menjadi 

pilar utama peradaban Islam di Nusantara, yang warisannya 

tetap hidup dalam budaya dan sistem pendidikan Islam 

hingga kini. 



 

103 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

b. Kesultanan Banten (berkembang sejak pertengahan abad ke-

16 M) 

Keberadaan Kesultanan Banten, yang berkembang 

sejak pertengahan abad ke-16 Masehi, merupakan salah satu 

kerajaan Islam maritim terpenting di nusantara. Berlokasi 

strategis di pesisir barat Pulau Jawa, Banten memainkan 

peran sentral dalam mengintegrasikan kekuatan politik, 

ekonomi, dan dakwah Islam. Didirikan oleh Sultan Maulana 

Hasanuddin, putra Sunan Gunung Jati, kesultanan ini tidak 

hanya memperluas pengaruh Islam di Jawa Barat dan 

sekitarnya, tetapi juga memperkuat posisinya dalam 

jaringan perdagangan internasional yang menghubungkan 

Timur Tengah, India, dan Asia Tenggara.60 Pelabuhan 

Banten menjadi pusat aktivitas perdagangan, tempat 

pertemuan para pedagang Muslim dari seluruh dunia yang 

juga membawa serta budaya dan nilai-nilai Islam. 

Sebagai salah satu peninggalan arsitektur Banten yang 

paling menonjol adalah Masjid Agung Banten, yang 

dibangun pada masa pemerintahan Sultan Maulana 

Hasanuddin. Masjid ini tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat ibadah, tetapi juga sebagai simbol peradaban Islam 

yang terbuka terhadap akulturasi. Arsitekturnya 

menampilkan pengaruh Jawa, Cina, dan Eropa, terutama 

terlihat pada menara yang menyerupai mercusuar dan 

elemen atap yang tumpang tindih seperti pagoda. Bentuk ini 

mencerminkan kemampuan masyarakat Banten untuk 

mengadaptasi seni bangunan luar ke dalam identitas Islam 

                                                             
60 Yogi Prihantoro and Peni Nurdiana Hestiningrum, “SELAYANG PANDANG 
PERKEMBANGAN AGAMA-AGAMA DUNIA DAN SEJARAH PENYEBARANNYA 

DI NUSANTARA (OVERVIEW OF THE DEVELOPMENT OF WORLD RELIGIONS 
AND THE HISTORY OF THEIR SPREAD IN THE NUSANTARAOVERVIEW OF 

THE DEVELOPMENT OF WORLD RELIGIONS AND THE HISTORY ),” 
QUAERENS: Journal of Theology and Christianity Studies 2, no. 2 (December 5, 2020): 
165–84, https://doi.org/10.46362/quaerens.v2i2.28. 



 

104 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

yang kuat. Kehadiran masjid ini menandai Banten sebagai 

pusat spiritual sekaligus budaya Islam yang dinamis dan 

dinamis. 

Pada aspek pemerintahan, Kesultanan Banten 

menerapkan sistem berbasis syariat Islam, di mana fatwa-

fatwa ulama dan hukum Islam digunakan sebagai dasar 

dalam mengatur kehidupan bermasyarakat. Hubungan 

antara istana dan ulama sangat erat, sehingga peran agama 

tidak hanya menjadi simbol, tetapi menjadi kerangka 

operasional dalam kebijakan publik. Selain itu, Banten juga 

dikenal aktif dalam diplomasi internasional, menjalin 

hubungan dengan Kesultanan Utsmaniyah, Gujarat, dan 

bahkan dengan beberapa negara Eropa seperti Belanda dan 

Inggris, meskipun hubungan tersebut sering diwarnai 

konflik akibat persaingan ekonomi dan kolonialisme. 

Sementara itu, di bidang pendidikan, pesantren 

tumbuh dan berkembang sebagai pusat pembelajaran Islam 

di wilayah ini. Para ulama lokal dan pendatang mendirikan 

lembaga pendidikan yang berbasis pada Alquran, fikih, dan 

akhlak. Tradisi keilmuan ini menjadi bagian integral dari 

struktur sosial Banten, memperkuat identitas komunitas 

Muslim setempat. Jadi, Kesultanan Banten tidak hanya 

dikenal karena kekuatan maritim dan ekonominya, tetapi 

juga karena kontribusinya dalam membentuk budaya Islam 

yang solid dan progresif di bagian barat Nusantara. 

c. Kesultanan Mataram Islam (berdiri akhir abad ke-16 M) 

Pada masa kejayaannya, Kesultanan Mataram Islam 

merupakan salah satu kerajaan Islam terpenting di 

pedalaman Jawa yang menorehkan sejarah besar dalam 

penyebaran agama Islam di wilayah Jawa. Didirikan pada 

akhir abad ke-16 Masehi oleh Panembahan Senopati, 

kesultanan meneruskan tongkat estafet Kesultanan Demak 

dan Pajang dalam menyebarkan agama Islam. Berbeda 



 

105 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dengan kerajaan-kerajaan Islam pesisir seperti Demak atau 

Banten, Mataram lebih menekankan pendekatan kultural 

dan spiritual dalam proses Islamisasi. Pendekatan yang 

dilakukan secara perlahan namun mendalam, dengan 

mengadaptasi ajaran Islam ke dalam struktur budaya Jawa 

yang sudah mapan dan simbolisme yang berlapis-lapis. 

Selama masa pemerintahan Sultan Agung (1613-1645 

M), Mataram mencapai puncak kejayaannya, baik secara 

politik, budaya, maupun agama. Sultan Agung dikenal 

sebagai sosok yang memiliki visi besar untuk menyatukan 

ajaran Islam dan nilai-nilai Jawa, bukan dengan meniadakan 

budaya lokal, tetapi dengan menyerapnya ke dalam ajaran 

Islam yang universal. Beliau menciptakan kalender Jawa-

Islam, gabungan dari sistem kalender Hijriah dan Saka, 

sebagai simbol akulturasi yang memudahkan masyarakat 

untuk menerima Islam tanpa harus meninggalkan tradisi 

mereka. Selain itu, perayaan keagamaan seperti Maulid 

Nabi, Grebeg, dan Sekaten dihidupkan kembali sebagai 

tradisi Islam yang diserap ke dalam ruang budaya Jawa. 

Penyebaran Islam di wilayah Mataram dilakukan 

melalui kesenian, adat istiadat, dan simbolisme Jawa, seperti 

melalui pertunjukan wayang kulit, musik gamelan, dan 

ritual keraton, yang diadaptasi untuk menyampaikan pesan-

pesan moral Islam. Para wali, ulama dan abdi dalem juga 

berperan penting dalam menyampaikan ajaran Islam 

dengan cara yang bijak dan lembut. Dengan pendekatan 

semacam ini, Islam tidak hadir sebagai ajaran yang merusak 

tradisi, tetapi sebagai semangat yang menghidupkan 

kembali makna luhur budaya lokal. Strategi penyebaran 

Islam ke pedalaman Jawa yang sebelumnya lebih banyak 

dipengaruhi oleh nilai-nilai Hindu-Buddha terbukti efektif. 

Warisan Kesultanan Mataram Islam sangat 

berpengaruh dalam membentuk identitas keislaman 



 

106 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

masyarakat Jawa hingga saat ini. Tradisi pesantren, kesenian 

Islam-Jawa, dan sistem simbolik dalam adat istiadat keraton 

merupakan hasil dari proses asimilasi panjang yang 

dilakukan oleh Mataram. Bahkan setelah kesultanan 

terpecah menjadi dua entitas, Kesultanan Yogyakarta dan 

Kasunanan Surakarta, semangat integrasi Islam dan budaya 

tetap dipertahankan. Kesultanan Mataram adalah contoh 

nyata bagaimana Islam dapat berakar pada budaya lokal 

dan membentuk masyarakat yang religius, berbudaya 

tinggi, dan toleran dalam keberagaman. 

d. Kesultanan Ternate dan Tidore (berdiri sejak abad ke-15 M) 

Keberadaan Kesultanan Ternate dan Tidore yang 

berdiri sejak abad ke-15 Masehi memainkan peran penting 

dalam sejarah perkembangan Islam di wilayah timur 

Nusantara. Terletak di Kepulauan Maluku yang strategis, 

kedua kesultanan pada masanya tidak hanya menjadi pusat 

kekuasaan politik, tetapi juga pusat penyebaran Islam yang 

dinamis dan berpengaruh. Islam dijadikan sebagai identitas 

negara dan menjadi fondasi utama dalam sistem 

pemerintahan, hukum, dan struktur sosial masyarakat. 

Proses masuknya Islam di Ternate dan Tidore 

berlangsung secara damai dan bertahap. Islam masuk ke 

wilayah -wilayah di Maluku melalui jalur perdagangan, 

terutama melalui kontak dengan para pedagang Muslim 

dari Gujarat, Arab dan Melayu yang datang untuk 

berdagang rempah-rempah seperti cengkeh dan pala. 

Interaksi perdagangan ini membuka ruang untuk 

pertukaran budaya dan nilai-nilai agama. Para sultan secara 

aktif memeluk agama Islam dan menggalakkan dakwah 

kepada rakyatnya, sehingga agama Islam diterima secara 

luas oleh masyarakat Maluku. 

Sebagai bentuk konkret dukungan terhadap dakwah, 

para sultan Ternate dan Tidore mendirikan pusat-pusat 



 

107 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

pendidikan Islam, seperti pondok pengajian dan surau. Para 

ulama dari berbagai daerah diundang untuk mengajarkan 

ilmu agama, mengaji, dan memberikan nasihat-nasihat 

keagamaan. Posisi ulama seperti qadhi dan mufti diangkat 

secara resmi untuk membantu sultan dalam masalah hukum 

Islam dan moral masyarakat. 

Terlepas dari pusat penyebaran Islam, kedua 

kesultanan Ternate dan Tidore dikenal dengan 

keteguhannya dalam mempertahankan identitas Islam dari 

tekanan kekuatan kolonial Eropa. Ketika Portugis dan 

Spanyol memasuki wilayah Maluku pada awal abad ke-16, 

Ternate dan Tidore menjadi benteng pertahanan utama 

umat Islam. Para sultan menggunakan kekuatan politik dan 

jaringan diplomatik mereka untuk melawan dominasi 

kolonial, baik melalui perlawanan militer maupun melalui 

aliansi strategis dengan kerajaan-kerajaan Islam lainnya. 

Melalui konteks diplomasi Islam, Ternate dan Tidore 

menjalin hubungan erat dengan kerajaan-kerajaan Islam 

besar lainnya, seperti Kesultanan Aceh, Kesultanan Demak, 

dan Kesultanan Gowa di Sulawesi Selatan. Hubungan ini 

tidak hanya bersifat politis, tetapi juga budaya dan ilmu 

pengetahuan. Pertukaran ulama, buku-buku Islam, dan 

pemikiran keagamaan memperkuat jaringan Islam di 

kepulauan Indonesia bagian timur dan memperluas 

pengaruh intelektual dunia Islam ke wilayah ini. 

Kesultanan Ternate dan Tidore turut berkontribusi 

dalam memadukan nilai-nilai Islam dengan budaya lokal. 

Islam tidak datang dengan menghapuskan adat istiadat 

setempat, melainkan menyelaraskannya. Tradisi-tradisi 

seperti upacara adat, sistem hukum adat, dan 

kepemimpinan lokal diberi corak Islam, sehingga 

melahirkan suatu bentuk kebudayaan Islam Maluku yang 



 

108 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

unik dan tetap sejalan dengan prinsip-prinsip tauhid dan 

syariah. 

Penerapan prinsip-prinsip Islam di bidang ekonomi 

dapat dilihat pada sistem perdagangan dan perpajakan yang 

diterapkan oleh kedua kesultanan tersebut. Kegiatan 

ekonomi maritim yang berlandaskan kejujuran, keadilan, 

dan gotong royong menjadi ciri khas sistem perdagangan 

Islam di Maluku.61 Mata uang dan transaksi dipengaruhi 

oleh etika Islam, dan perdagangan rempah-rempah menjadi 

bagian dari ekonomi global yang didasarkan pada nilai-nilai 

agama. 

Berbagai kesultanan memainkan peran strategis dalam 

memperluas pengaruh Islam sekaligus membentuk struktur sosial, 

budaya, dan ilmu pengetahuan yang berakar kuat pada nilai-nilai 

Islam. Mulai dari Samudra Pasai sebagai pelopor Islamisasi di 

Sumatera bagian barat, Kesultanan Malaka sebagai pusat 

perdagangan dan dakwah Asia Tenggara, hingga Demak sebagai 

pusat penyebaran Islam di Jawa, semuanya menunjukkan bahwa 

proses Islamisasi tidak hanya melalui kekuatan politik, tetapi juga 

melalui jalur budaya, pendidikan, dan ekonomi. Kesultanan Aceh, 

Banten, Mataram Islam, hingga Ternate dan Tidore menunjukkan 

model-model integrasi Islam dengan kearifan lokal dan perlawanan 

terhadap kolonialisme, yang menjadikan Islam tidak hanya sebagai 

agama, tapi juga kekuatan peradaban yang hidup dalam masyarakat 

Nusantara hingga saat ini. 

D. Peran Ulama dan Pesantren dalam Kebudayaan 

Kehadiran ulama dalam sejarah kebudayaan Islam di 

Nusantara tidak dapat dilepaskan dari dinamika sosial, politik, dan 

keagamaan masyarakat sejak masa-masa awal Islamisasi hingga 

                                                             
61 Reuven Kahane, “Religious Diffusion and Modernization: A Preliminary Reflection 

on the Spread of Islam in Indonesia and Its Impact on Social Change,” European 
Journal of Sociology 21, no. 1 (June 28, 1980): 116–38, 
https://doi.org/10.1017/S0003975600003544. 



 

109 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

masa penjajahan dan kemerdekaan. Para ulama tidak hanya 

berperan sebagai guru agama, tetapi juga sebagai pemimpin 

spiritual, penulis karya sastra, penghubung jaringan keilmuan 

internasional, dan bahkan penggerak perlawanan terhadap 

penjajahan. Dalam konteks budaya, ulama memainkan fungsi kreatif 

dan transformatif dalam menyelaraskan ajaran Islam dengan tradisi 

lokal, menjadikan mereka agen utama akulturasi yang damai dan 

mendalam. Melalui dakwah, fatwa, karya tulis, dan pengaruh sosial, 

ulama menghidupkan nilai-nilai Islam dalam kesenian, hukum adat, 

sistem pendidikan, dan ritual keagamaan masyarakat. 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional 

merupakan wahana utama pewarisan pengetahuan, nilai, dan 

budaya Islam. Sejak abad ke-17 Masehi, pesantren telah tumbuh di 

berbagai daerah, terutama di Jawa, Sumatera dan Madura, dengan 

pola pendidikan yang khas: adanya kiai sebagai otoritas sentral, 

sistem sorogan dan bandongan, serta kehidupan santri yang berakar 

pada prinsip kemandirian dan adab. Pesantren tidak hanya 

mengajarkan ilmu-ilmu keislaman seperti fikih, tauhid, tasawuf, dan 

tafsir, tetapi juga membentuk etos kerja keras, kesederhanaan, dan 

kesetiaan pada perjuangan umat. Bahkan, dalam sejarah pergerakan 

nasional, banyak pesantren menjadi basis lahirnya pemimpin-

pemimpin pembebasan, seperti K.H. Hasyim Asy’ari, K.H. Ahmad 

Dahlan, dan lainnya. 

Berikut peran utama ulama dan pesantren dalam 

pembentukan budaya Islam di Nusantara: 

1. Pusat Pendidikan dan Pewarisan Ilmu 

Pesantren merupakan institusi pendidikan Islam tradisional 

yang berfungsi sebagai pusat utama dalam mentransmisikan ilmu-

ilmu keislaman kepada generasi Muslim di Nusantara. Peranannya 

tidak hanya terbatas pada pengajaran formal, tetapi juga menyentuh 

aspek spiritual, moral, dan kultural masyarakat. Dalam lingkungan 

pesantren, para santri mempelajari kitab-kitab klasik yang dikenal 

sebagai kitab kuning, yang meliputi berbagai disiplin ilmu seperti 



 

110 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

tauhid, fikih, tafsir, hadis, balaghah, mantik (logika), hingga tasawuf. 

Pembelajaran dilakukan dengan metode khas seperti sorogan 

(pembelajaran satu per satu antara santri dan kiai), bandongan (kiai 

membaca kitab dan santri mencatat), serta sistem halaqah dan 

musyawarah ilmiah. 

Ulama atau kiai di pesantren berperan sebagai figur sentral 

yang bukan hanya guru, melainkan juga pembina karakter, panutan 

dalam kehidupan sosial, dan pengasuh spiritual. Dalam banyak 

kasus, pesantren tumbuh dari karisma dan keteladanan seorang 

ulama, yang menjadikan ilmunya menyatu dengan nilai-nilai lokal 

dan kontekstual. Selain itu, penggunaan bahasa Arab dan Jawi 

(tulisan Arab berbahasa Melayu atau lokal) dalam pengajaran turut 

memperkaya khazanah intelektual Nusantara dan memperkuat 

jalinan keilmuan antara dunia Islam Timur Tengah dan Asia 

Tenggara. 

Lebih dari itu, pesantren tidak hanya mencetak ahli agama, 

tetapi juga membentuk generasi yang memiliki integritas, adab, dan 

jiwa kepemimpinan. Banyak alumni pesantren yang kemudian 

menjadi tokoh masyarakat, pendakwah, bahkan pemimpin politik 

dan pendidikan. Tradisi keilmuan ini menjadikan pesantren sebagai 

jantung kehidupan intelektual Islam di Indonesia yang terus hidup 

dan berkembang dari masa ke masa. 

2. Agen Transformasi Sosial dan Kultural 

Kedudukan ulama dalam masyarakat Nusantara tidak hanya 

sebatas menyampaikan ajaran agama. Mereka adalah arsitek 

peradaban yang secara halus namun signifikan membentuk kembali 

lanskap sosial dan budaya masyarakat. Melalui otoritas moral yang 

diakui secara luas, para ulama memiliki posisi strategis untuk 

mengarahkan dinamika sosial ke arah nilai-nilai Islam, bukan 

dengan cara merusak tradisi, tetapi menyulamnya kembali sesuai 

dengan prinsip-prinsip tauhid. 

Berbagai tradisi lokal seperti wayang kulit, tembang macapat, 

selamatan, serta adat pernikahan dan kelahiran tidak dihapuskan, 



 

111 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

tetapi ditafsirkan ulang. Wali Songo, misalnya, memasukkan kisah-

kisah para nabi dalam lakon-lakon wayang, menggantikan narasi 

mitologis dengan etika monoteistik yang membangun. Sementara 

dalam tembang-tembang Jawa, nilai-nilai zuhud, keikhlasan, dan 

ukhuwah ditanamkan melalui lirik-lirik yang meresap ke dalam jiwa 

pendengarnya. Tradisi selamatan menjelma menjadi momentum 

penguatan spiritualitas dengan doa bersama, pembacaan Surat 

Yasin, dan sedekah sebagai bentuk solidaritas sosial.62 

Lewat strategi kultural semacam di atas, Islam hadir bukan 

sebagai kekuatan asing yang memaksakan diri, melainkan sebagai 

jiwa baru yang menghidupkan tradisi lama. Para ulama menjadi 

penerjemah antara langit dan bumi, antara wahyu dan budaya. 

Ulama tidak hanya melahirkan generasi yang beriman, tapi juga 

mengubah wajah budaya lokal menjadi lebih manusiawi, religius, 

dan bermakna. Inilah kekuatan ulama yang sesungguhnya dalam 

sejarah Nusantara, membentuk peradaban, bukan dengan senjata. 

3. Penggerak Perlawanan terhadap Penjajahan 

Sebuah pergerakan dalam sejarah perjuangan bangsa 

Indonesia, ulama dan pesantren tidak hanya menjadi pusat 

pendidikan dan dakwah, tetapi juga benteng terakhir perlawanan 

terhadap kolonialisme. Ketika sistem politik dan kekuasaan lokal 

banyak yang terkooptasi oleh kekuatan asing, pesantren justru 

tampil sebagai ruang otonom yang mempertahankan identitas 

keislaman sekaligus semangat kebangsaan. Di dalamnya, nilai-nilai 

jihad, pengorbanan, dan pembebasan dari kezaliman ditanamkan 

secara sistematis melalui pengajian dan praktik kehidupan sehari-

hari. 

Perlawanan yang terjadi di berbagai daerah menunjukkan 

bahwa jaringan pesantren dan kepemimpinan ulama memainkan 

peran strategis. Dalam Perang Diponegoro (1825–1830), misalnya, 

                                                             
62 Yanwar Pribadi, “Religious Networks in Madura: Pesantren, Nahdlatul Ulama, and 
Kiai as the Core of Santri Culture,” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 51, no. 1 (June 
15, 2013): 1, https://doi.org/10.14421/ajis.2013.511.1-32. 



 

112 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

banyak kiai dan santri dari pesantren-pesantren di Jawa Tengah 

bergabung secara aktif dalam barisan laskar perjuangan, 

memberikan dukungan logistik, moril, dan spiritual. Demikian pula 

dalam pemberontakan petani Banten tahun 1888, ulama menjadi 

pemimpin aksi rakyat yang tertindas akibat kebijakan kolonial yang 

menindas. Di Aceh, perjuangan tokoh-tokoh seperti Teungku Chik 

di Tiro memperlihatkan perpaduan antara militansi keislaman dan 

strategi militer lokal yang digerakkan dari basis pesantren dan 

meunasah. Di Madura, sejumlah kiai menolak tunduk kepada 

pemerintahan kolonial dan memilih menjadi pengembara dakwah 

sekaligus pejuang. 

Apa yang mengikat perlawanan ini bukan semata dorongan 

politik, melainkan kesadaran religius bahwa membela tanah air dari 

penjajahan adalah bagian dari kewajiban keimanan. Dalam hal ini, 

pesantren bertransformasi menjadi pusat gerakan sosial-politik 

Islam yang berakar kuat pada aspirasi rakyat. Para ulama 

mengajarkan bahwa merdeka tidak hanya berarti terbebas dari 

penjajahan fisik, tetapi juga dari ketergantungan budaya dan 

penjajahan pikiran. Oleh karena itu, peran mereka dalam 

membentuk semangat nasionalisme religius menjadi salah satu 

fondasi penting perjuangan kemerdekaan Indonesia. 

4. Penjaga Tradisi dan Budaya Islam Nusantara 

Ulama di wilayah Nusantara memegang peranan penting 

dalam merawat dan menumbuhkan identitas budaya Islam yang 

khas. Tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ajaran agama, 

ulama juga menjadi penjaga warisan intelektual, estetika, dan adat 

yang telah mengalami proses islamisasi. Melalui medium seperti 

naskah-naskah berbahasa Melayu-Jawi, syair-syair sufistik, khutbah 

keagamaan, hingga hikayat dan karya sastra, nilai-nilai keislaman 

diperkenalkan secara halus dan terstruktur kepada masyarakat 

lokal., dan syariat dalam bentuk yang kontekstual dan mudah 

diterima oleh masyarakat. 



 

113 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Karya-karya sastra Islam klasik seperti Hikayat Raja Pasai, 

Sulalat al-Salatin, dan Syair Perahu menjadi contoh konkret dari 

upaya ulama untuk mengintegrasikan ajaran Islam dengan ekspresi 

estetika lokal.63 Dalam karya-karya tersebut, nilai-nilai keislaman 

diangkat tanpa menafikan unsur tradisional masyarakat. Tradisi 

lisan seperti tembang macapat di Jawa atau gurindam di Melayu 

digunakan untuk menyampaikan pesan moral dan spiritual secara 

halus namun efektif. 

Selain itu, para ulama juga mereformulasi adat istiadat lokal 

agar tidak bertentangan dengan prinsip Islam. Tradisi selamatan, 

tahlilan, atau sekaten, misalnya, direkonstruksi dengan makna 

keagamaan yang sesuai dengan ajaran tauhid. Melalui proses 

tersebut, Islam di Nusantara tidak berkembang dalam bentuk yang 

seragam dan kaku, tetapi dalam wajah yang dinamis, bersahabat, 

dan berakar kuat pada struktur budaya masyarakat setempat. Peran 

ini menjadikan ulama sebagai penghubung antara teks keislaman 

dan praktik kebudayaan yang hidup dalam keseharian umat. 

E. Seni, Arsitektur, dan Tradisi Islam di Nusantara 

Perkembangan Islam di Nusantara tidak hanya membentuk 

sistem keagamaan dan pendidikan, tetapi juga turut melahirkan 

ekspresi seni dan tradisi yang berakar dalam budaya lokal. Seni 

dalam Islam Nusantara mengalami akulturasi yang kreatif antara 

unsur-unsur syariat dengan estetika lokal, menghasilkan corak 

artistik yang unik dan berkarakter. 

1. Seni Islam dalam Kaligrafi dan Motif Tradisional 

Seni kaligrafi Islam di Nusantara mencerminkan perpaduan 

harmonis antara nilai spiritual Islam dan kreativitas budaya lokal. 

Huruf-huruf Arab tidak hanya diperlakukan sebagai sistem tulisan, 

tetapi diolah menjadi unsur artistik yang memiliki nilai estetika 

tinggi. Di berbagai masjid tradisional, seperti Masjid Agung Banten 

                                                             
63 Syamsul Ma’Arif, “Education as a Foundation of Humanity: Learning from the 
Pedagogy of Pesantren in Indonesia,” Journal of Social Studies Education Research 9, no. 
2 (2018): 104–23. 



 

114 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dan Masjid Tua Katangka, kaligrafi ditempatkan pada bagian 

mihrab, mimbar, dan dinding dalam bentuk ukiran kayu maupun 

relief batu. Tidak hanya ayat-ayat suci Al-Qur’an, tetapi juga asmaul 

husna dan kalimat-kalimat tauhid dihadirkan dalam gaya tulisan 

yang memikat. Seni kaligrafi ini berfungsi sebagai hiasan sekaligus 

sebagai pengingat nilai-nilai ketuhanan yang menyatu dalam ruang 

ibadah dan kehidupan sehari-hari umat Islam. 

Bukan cuman untuk digunakan pada arsitektur, tapi kaligrafi 

Islam berkembang dalam dunia tekstil dan kerajinan tradisional. 

Salah satu bentuknya yang menonjol adalah batik pesantren, yaitu 

batik yang menggunakan huruf Arab sebagai motif utama, 

dipadukan dengan ornamen lokal seperti bunga melati, sulur daun, 

atau bentuk geometris khas daerah tertentu. Batik jenis ini tidak 

hanya dipakai dalam acara keagamaan, tetapi juga menjadi identitas 

budaya komunitas Islam yang cinta tradisi. Motif-motif menegaskan 

bahwa kaligrafi berperan sebagai media dakwah yang lembut, 

menembus ranah estetika dan budaya, serta memperkuat semangat 

Islam yang menyatu dengan keindahan lokalitas. Kaligrafi di 

Nusantara, dengan demikian, menjadi ekspresi keagamaan yang 

membumi dan penuh makna spiritual serta budaya. 

2. Arsitektur Masjid Khas Nusantara 

Otentisitas arsitektur masjid di nusantara mencerminkan 

proses akulturasi budaya yang kaya antara ajaran Islam dan kearifan 

lokal. Tidak seperti masjid di Timur Tengah yang umumnya 

memiliki kubah dan menara tinggi bergaya Bizantium atau Persia, 

masjid-masjid tradisional di Indonesia lebih mengedepankan bentuk 

bangunan yang sesuai dengan kondisi alam tropis dan budaya 

masyarakat setempat. Atap bersusun tiga atau bertumpuk, seperti 

yang terlihat pada Masjid Agung Demak (dibangun sekitar abad ke-

15) dan Masjid Katangka Tua di Makassar, merupakan salah satu ciri 

khas arsitektur masjid Nusantara. Struktur atap tidak hanya 

berfungsi untuk sirkulasi udara yang baik, tetapi juga mengandung 

makna simbolis, atap merepresentasikan tiga prinsip utama dalam 



 

115 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Islam, yaitu iman, Islam, dan ihsan. Penggunaan material lokal 

seperti kayu jati dan batu bata menunjukkan kemampuan arsitek 

lokal untuk mengadaptasi ajaran Islam ke dalam konteks geografis 

dan sosial. 

Bangunan Masjid Menara Kudus merupakan contoh paling 

ikonik dari integrasi arsitektur pra-Islam dengan bentuk masjid. 

Didirikan oleh Sunan Kudus pada abad ke-16, masjid menggunakan 

menara berbentuk candi Majapahit sebagai tempat untuk 

mengumandangkan azan. Batu bata merah, ukiran Hindu-Buddha, 

dan gapura yang menyerupai bangunan candi menandakan bahwa 

Islam di Jawa tidak datang untuk menggantikan tradisi yang sudah 

ada, melainkan mengadopsi dan mengislamkannya. Hal ini menjadi 

bukti bahwa Islam di Nusantara tumbuh dengan damai dan 

menghormati warisan budaya sebelumnya, sekaligus menanamkan 

nilai-nilai tauhid. 

Meskipun sebagai tempat ibadah, masjid dalam budaya Islam 

Nusantara juga berfungsi sebagai pusat kegiatan sosial, pendidikan, 

dan budaya. Banyak masjid tradisional yang dilengkapi dengan 

serambi atau pendopo sebagai tempat bermusyawarah, pengajaran 

agama, dan penyelenggaraan acara-acara keagamaan dan tradisi 

lokal. Ukiran kayu yang menghiasi mimbar, mihrab, dan jendela 

masjid sering kali berisi motif tanaman dan kaligrafi Arab yang 

dipadukan dengan ornamen-ornamen khas daerah seperti batik, 

sulur-suluran, dan motif bunga. Alhasil, arsitektur masjid di 

Nusantara tidak hanya mencerminkan estetika lokal, tetapi juga 

menjadi simbol peradaban Islam yang inklusif, menghargai nilai-

nilai budaya, dan mengakar kuat di masyarakat. 

3. Seni Pertunjukan dan Musik Islami Lokal 

Berbagai seni pertunjukan di Nusantara, seperti wayang, 

gamelan, dan tembang-tembang Jawa, telah menjadi media yang 

sangat efektif dalam penyebaran agama Islam sejak masa-masa awal 

Islamisasi. Proses islamisasi kesenian-kesenian tersebut tidak 

dilakukan dengan cara konfrontatif, melainkan melalui pendekatan 



 

116 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

akulturatif yang penuh dengan kreativitas. Para Wali Songo, 

terutama Sunan Kalijaga, memainkan peran penting dalam 

mengadaptasi kesenian tradisional sebagai sarana penyebaran 

agama Islam. Wayang purwa yang sebelumnya mengandung unsur 

mitologi Hindu, diubah menjadi sarana untuk mengajarkan nilai-

nilai tauhid dan akhlak mulia. Cerita Mahabharata dan Ramayana 

ditafsirkan ulang agar sejalan dengan pesan-pesan Islam, misalnya 

dengan menyisipkan tokoh-tokoh simbolik yang menggambarkan 

pertarungan antara hawa nafsu dan keimanan. 

Pergelaran wayang dalam konteks yang demikian tidak hanya 

berfungsi sebagai sarana hiburan bagi masyarakat, namun sekaligus 

sebagai sarana edukasi yang mengajarkan nilai-nilai moral, sosial, 

dan agama. Melalui pertunjukan wayang yang berlangsung 

semalam suntuk, para dalang menyampaikan pesan-pesan spiritual 

melalui narasi-narasi yang membumi, suluk, dan sindiran-sindiran 

sosial. Bahasa simbolik yang digunakan dalam pertunjukan mampu 

menyentuh berbagai lapisan masyarakat tanpa terkesan dogmatis. 

Selain itu, aspek visual dan musikal dari pertunjukan, seperti tarian 

dan musik gamelan, memperkaya pengalaman spiritual para 

penonton, membuat dakwah lebih mudah diterima oleh masyarakat 

yang masih berakar kuat pada tradisi budaya lokal. 

Terlepas dari itu, pamelan dan lagu-lagu Jawa juga telah 

mengalami transformasi ke arah spiritualitas Islam. Musik gamelan 

tidak hanya digunakan dalam upacara-upacara adat, tetapi juga 

diintegrasikan dalam acara-acara keagamaan seperti sekaten, 

peringatan Maulid Nabi, dan tradisi tahlilan. Dalam konteks ini, 

gamelan dianggap sebagai suara harmoni alam yang merefleksikan 

tatanan kosmos Tuhan. Puisi-puisi Jawa dan Arab digubah dalam 

bentuk tembang macapat, seperti Dhandhanggula dan Sinom, yang 

mengandung ajaran sufistik dan etika sosial Islam. Karena itu, seni 

pertunjukan dan musik Islam lokal tidak hanya sekadar ekspresi 

estetika, tetapi merupakan jembatan spiritual antara Islam dan 

budaya Nusantara. 



 

117 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

4. Ritual Keagamaan sebagai Tradisi Budaya 

Ritual keagamaan di Nusantara memiliki corak khas yang 

memperlihatkan proses akulturasi antara ajaran Islam dan tradisi 

lokal. Praktik-praktik seperti tahlilan, yasinan, selametan, dan haul 

bukan sekadar bentuk ibadah ritual, tetapi juga mencerminkan 

ikatan sosial dan nilai-nilai gotong royong dalam masyarakat. 

Misalnya, tradisi selametan yang dilaksanakan untuk memperingati 

momen-momen penting seperti kelahiran, pernikahan, kematian, 

atau panen, memadukan doa-doa Islam dengan simbol-simbol 

budaya lokal yang menekankan kesucian, berkah, dan 

kebersamaan.64 Dalam tahlilan dan yasinan, pembacaan ayat-ayat 

suci Al-Qur’an dilakukan secara berjamaah, menghadirkan nuansa 

spiritual yang mendalam sekaligus memperkuat kohesi sosial 

antarwarga. Dengan demikian, ritual-ritual ini tidak hanya berfungsi 

sebagai sarana pengamalan agama, tetapi juga sebagai ekspresi 

kultural yang mempererat hubungan antaranggota masyarakat. 

Salah satu contoh paling menarik dari integrasi budaya dan 

Islam adalah tradisi sekaten yang digelar setiap tahun di Keraton 

Yogyakarta dan Surakarta untuk memperingati kelahiran Nabi 

Muhammad SAW. Sekaten merupakan perayaan yang 

menggabungkan unsur seni, budaya keraton, dan dakwah Islam 

dalam satu kesatuan. Di dalamnya terdapat gamelan sekaten yang 

hanya dimainkan setahun sekali, pasar rakyat yang menjadi ruang 

interaksi sosial, serta pembacaan maulid dan pengajian umum yang 

memperdalam kecintaan umat kepada Nabi. Tradisi ini 

memperlihatkan bahwa Islam mampu menyatu dengan warisan 

budaya lokal tanpa kehilangan substansi keagamaannya. Melalui 

pendekatan budaya seperti ini, Islam di Nusantara dapat diterima 

secara luas dan damai, membentuk karakter keislaman yang toleran, 

kontekstual, dan membumi. 

                                                             
64 Izza Annafisatud Daniah, Handbook of Islamic Sects and Movements, Islamic Studies 
Review, vol. 1, 2022, https://doi.org/10.56529/isr.v1i2.87. 



 

118 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Seiring dengan perkembangan zaman, tradisi-tradisi 

keagamaan yang sebelumnya berfungsi sebagai sarana spiritual dan 

sosial juga mengalami perubahan, baik dari sisi makna maupun 

pelaksanaannya. Dalam beberapa kasus, terjadi pergeseran orientasi, 

di mana ritual-ritual keagamaan tidak lagi semata-mata dilandasi 

oleh nilai ibadah dan solidaritas, melainkan terkadang dijadikan 

sarana pencitraan, kepentingan politik, atau komersialisasi. Ada 

pula sebagian pihak yang memanfaatkan tradisi Islam sebagai 

legitimasi untuk kepentingan kekuasaan atau popularitas pribadi, 

sehingga esensi spiritualnya berkurang. Fenomena ini menuntut 

kesadaran kolektif untuk merevitalisasi makna tradisi agar tetap 

selaras dengan nilai-nilai keislaman yang autentik dan membangun 

masyarakat yang religius sekaligus berintegritas. 



 

119 | P a g e  
 

 

BAB VI 
KEBANGKITAN ISLAM DAN 
TANTANGAN MODERNITAS 

Seiring memasuki era modern, dunia Islam menghadapi 

berbagai dinamika baru yang ditandai oleh datangnya kolonialisme, 

gelombang reformasi, hingga tekanan globalisasi. Penjajahan Eropa 

atas wilayah-wilayah Islam sejak abad ke-18 hingga ke-20 membawa 

dampak signifikan dalam bidang politik, ekonomi, dan budaya. 

Dalam situasi ini, lahirlah berbagai gerakan kebangkitan Islam yang 

bertujuan membebaskan umat dari penjajahan sekaligus 

mengembalikan kejayaan peradaban Islam melalui pendidikan, 

dakwah, dan perlawanan intelektual. Tokoh-tokoh seperti Jamal al-

Din al-Afghani, Muḥammad ‘Abduh, dan Rashid Rida muncul 

sebagai pelopor reformasi pemikiran Islam yang menyerukan 

ijtihad, pembaruan sosial, serta penolakan terhadap taklid buta. 

Namun, pasca-kolonialisme tidak berarti berakhirnya 

tantangan umat Islam. Dunia Islam kini dihadapkan pada isu 

modernitas, termasuk arus globalisasi, dominasi budaya populer 

Barat, dan penetrasi teknologi digital yang memengaruhi cara 

pandang, nilai, dan praktik keislaman di berbagai kalangan. Oleh 

karena itu, respon umat Islam terhadap modernitas tidaklah 

seragam sebagian menerima dengan selektif, sebagian menolak 

secara total, dan sebagian lainnya mencoba mencari jalan tengah 

dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan perkembangan 

zaman.  

A. Penjajahan dan Gerakan Kebangkitan Islam 

Masuknya imperialisme Barat ke dunia Islam sejak abad ke-18 

menyebabkan guncangan besar dalam struktur politik, sosial, 



 

120 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

ekonomi, dan keagamaan umat Islam. Kekuatan kolonial seperti 

Inggris di India, Prancis di Afrika Utara dan Mesir, serta Belanda di 

Nusantara tidak hanya menguasai sumber daya, tetapi juga 

melemahkan institusi-institusi Islam tradisional seperti madrasah, 

masjid, dan peran otoritatif para ulama.65 Hukum syariat digantikan 

oleh hukum kolonial, sistem pendidikan tradisional dilemahkan 

dengan masuknya kurikulum sekuler, dan umat Islam mengalami 

degradasi kultural serta kehilangan identitas kolektif. 

Di tengah tekanan tersebut, muncul gerakan kebangkitan 

Islam (sahwah islamiyyah) yang tidak hanya bersifat politis, tetapi 

juga intelektual dan spiritual. Tokoh-tokoh pembaru seperti Jamal 

al-Din al-Afghani, Muhammad ‘Abduh, dan Rashid Rida 

mengusung gagasan reformasi dalam pemikiran Islam melalui 

ijtihad, tajdid (pembaharuan), dan perlunya pembentukan kesadaran 

pan-Islamisme sebagai respons terhadap perpecahan internal dan 

dominasi asing. Kebangkitan ini tidak hanya terjadi di kawasan 

Timur Tengah, tetapi menjalar ke wilayah Asia Selatan, Asia 

Tenggara, hingga Afrika, memunculkan gerakan-gerakan lokal yang 

menyatukan semangat keagamaan dengan nasionalisme anti-

kolonial. Berikut Penyebab Utama Kemunduran Dunia Islam: 

1. Hilangnya Kedaulatan Politik  

Umat Islam akibat Penjajahan Eropa Mulai abad ke-18 dan 

berlanjut pada abad ke-19, kekuatan kolonial Eropa secara sistematis 

menaklukkan wilayah-wilayah yang sebelumnya berada di bawah 

pemerintahan kekhalifahan dan kesultanan Islam. Inggris 

menduduki India dan Mesir, Prancis menguasai Aljazair dan 

sejumlah wilayah di Afrika Utara, Belanda mencengkeram 

Nusantara, dan Italia menaklukkan Libya. Penjajahan ini 

meruntuhkan struktur politik Islam yang telah berdiri selama 

berabad-abad. Institusi pemerintahan berbasis syariat Islam 

                                                             
65ِNikki R Keddie, “The Revolt of Islam, 1700 to 1993: Comparative Considerations 

and Relations to Imperialism,” Comparative Studies in Society and History 36, no. 3 
(1994): 463–87. 



 

121 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

digantikan oleh sistem kolonial yang berorientasi pada eksploitasi 

ekonomi dan dominasi ideologis. Ketika otoritas politik Islam 

runtuh, umat kehilangan instrumen institusional untuk 

mempertahankan kemandirian, keadilan sosial, dan orientasi 

peradabannya. 

2. Penetrasi Budaya Barat dan Terpinggirkannya Sistem Sosial 

Islam 

Penjajahan tidak hanya dilakukan secara militer dan 

administratif, tetapi juga melalui infiltrasi budaya dan sistem nilai. 

Peradaban Barat modern yang menjunjung tinggi rasionalisme, 

sekularisme, dan materialisme diperkenalkan melalui pendidikan, 

media, dan kehidupan sosial. Akibatnya, struktur masyarakat Islam 

mengalami disorientasi budaya dan nilai. Sistem sosial tradisional 

berbasis ukhuwah, kepemimpinan moral, dan solidaritas keagamaan 

digantikan oleh sistem individualistik yang mengutamakan 

kepentingan ekonomi dan kekuasaan. Tradisi keilmuan Islam, 

lembaga pendidikan keagamaan, serta nilai-nilai adat yang 

berlandaskan syariat kehilangan ruang dalam tatanan sosial baru 

yang dibentuk oleh kolonialisme. 

3. Peralihan Sistem Pendidikan dan Hukum kepada Model 

Sekuler 

Berbagai perubahan signifikan pun terjadi di bidang 

pendidikan dan hukum. Pemerintah kolonial memperkenalkan 

sistem pendidikan sekuler yang terpisah dari nilai-nilai Islam. 

Kurikulumnya menekankan pada ilmu pengetahuan, bahasa-bahasa 

Eropa dan pengetahuan administratif, sementara pelajaran agama 

dipinggirkan. Di banyak daerah, madrasah dan pesantren ditekan 

atau tidak diakui secara resmi.66 Di sisi lain, sistem hukum kolonial 

menggantikan hukum Islam sebagai dasar organisasi sosial. 

Penerapan hukum perdata Belanda, hukum Inggris, atau sistem 

hukum kolonial lainnya menyebabkan terpinggirkannya fikih dalam 

                                                             
66 Björn Bentlage et al., Religious Dynamics under the Impact of Imperialism and 
Colonialism: A Sourcebook, vol. 154 (Brill, 2016). 



 

122 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

kehidupan masyarakat. Akibatnya, umat Islam mengalami 

keterputusan dengan sistem normatif Islam yang sebelumnya 

menjadi dasar etika dan hukum dalam kehidupan bermasyarakat. 

Setelah mengalami kemunduran akibat penjajahan, 

marginalisasi syariat, dan dominasi budaya asing, dunia Islam 

memasuki fase refleksi dan kebangkitan intelektual. Keterpurukan 

tersebut mendorong lahirnya sejumlah tokoh pembaru yang secara 

aktif menganalisis akar permasalahan umat serta menawarkan solusi 

melalui pendekatan intelektual, sosial, dan politik. Munculnya 

gagasan ijtihād yang rasional, kritik terhadap tradisi yang stagnan, 

serta pembaruan sistem pendidikan dan tata kelola masyarakat 

menjadi ciri penting dari gerakan kebangkitan tersebut. Melalui 

upaya tersebut, dunia Islam mulai membangun kembali kesadaran 

akan pentingnya keseimbangan antara warisan keilmuan klasik dan 

kebutuhan untuk merespons tantangan modernitas secara 

konstruktif. Berikut tokoh-tokoh pembaru Islam, baik di tingkat 

dunia Islam secara umum maupun di Indonesia : 

Tokoh-Tokoh Pembaru Islam Di Dunia 
a. Jamal al-Din al-Afghani (1838–1897 M) 

Jamal al-Din al-Afghani dikenal sebagai pelopor 

pemikiran pan-Islamisme pada akhir abad ke-19 M. Gagasan 

utamanya berfokus pada pentingnya solidaritas umat Islam 

dalam menghadapi tekanan kolonialisme dan perpecahan 

internal di dunia Islam. Menurut Jamal al-Din al-Afghani 

bahwa umat Islam hanya dapat bangkit kembali apabila 

bersatu dalam satu ikatan akidah yang kokoh, serta 

menanggalkan fanatisme sektarian dan keterpecahan etnis. 

Upaya intelektual dan politik yang dilakukan oleh al-

Afghani mencerminkan semangat anti-imperialisme yang 

kuat. Melalui aktivitas jurnalistik, ceramah publik, dan 

hubungan dengan tokoh-tokoh Muslim dari berbagai 

negara, al-Afghani mendorong terbentuknya kesadaran 

kolektif tentang pentingnya otonomi politik dan kemajuan 



 

123 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

intelektual. Pemikirannya memberikan fondasi awal bagi 

munculnya gerakan nasionalisme Islam di berbagai penjuru 

dunia Muslim, termasuk Asia Selatan dan Timur Tengah. 

b. MuṬammad ‘Abduh (1849–1905 M) 

Muḥammad ‘Abduh dikenal sebagai tokoh reformis 

Muslim yang berupaya menghidupkan kembali ijtihād 

sebagai metode berpikir keagamaan yang rasional dan 

kontekstual. Dalam pandangannya, dekadensi umat Islam 

disebabkan oleh praktik taklid terhadap pendapat ulama 

klasik tanpa mempertimbangkan perkembangan sosial dan 

intelektual zaman. Oleh karena itu, Muḥammad ‘Abduh 

lebih menekankan pentingnya kembali kepada Al-Qur’an 

dan Sunnah dengan pendekatan akal sehat dan nalar kritis. 

Kontribusi utama ‘Abduh terwujud dalam reformasi 

sistem pendidikan Islam di Mesir, khususnya di Universitas 

Al-Azhar. Kurikulum keagamaan diperluas dengan 

pengajaran ilmu-ilmu modern, seperti logika, sains, dan 

filsafat, demi mencetak generasi Muslim yang unggul secara 

spiritual dan rasional. Reformasi yang diperjuangkan 

bertujuan membuktikan bahwa Islam sejalan dengan 

kemajuan ilmu pengetahuan dan dapat menjawab tantangan 

modernitas tanpa kehilangan nilai-nilai dasarnya. 

c. Rashid Rida (1865–1935 M) 

Rashid Rida merupakan murid terdekat Muḥammad 

‘Abduh dan tokoh penting dalam melanjutkan wacana 

reformasi Islam di dunia Arab. Karya-karya yang diterbitkan 

melalui majalah al-Manar menjadi medium penyebaran ide-

ide pembaruan dalam bidang teologi, hukum, dan sosial-

politik. Pemikiran yang dikembangkan menekankan 

kemurnian ajaran Islam dan perlunya membangun 

masyarakat berdasarkan prinsip-prinsip syariat yang 

autentik. 



 

124 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Salah satu pemikiran paling berpengaruh adalah 

konsep tentang otoritas keulamaan dalam kehidupan 

publik. Penolakan terhadap sekularisme dan pengaruh Barat 

dijadikan dasar untuk menghidupkan kembali lembaga-

lembaga keagamaan sebagai penuntun umat. Gagasan 

mengenai negara Islam yang berpijak pada syura, keadilan, 

dan kedaulatan hukum memberikan arah baru bagi 

pemikiran politik Islam modern di dunia Arab dan 

sekitarnya. 

d. Muhammad Iqbal (1877–1938 M) 

Muhammad Iqbal dikenal sebagai filsuf dan penyair 

besar dari anak benua India yang memiliki pandangan 

filosofis dan spiritual mendalam. Pemikiran yang 

dikembangkan berpijak pada pandangan bahwa stagnasi 

umat Islam bersumber dari hilangnya semangat ijtihād dan 

ketergantungan terhadap warisan keilmuan masa lalu tanpa 

pembaruan makna. Melalui pendekatan filsafat, ditekankan 

pentingnya dinamika spiritual dan rasional dalam 

membangun peradaban Islam yang progresif. 

Selain dikenal sebagai pemikir, kontribusi besar 

diberikan melalui karya sastra dan puisi yang menggugah 

kesadaran umat akan pentingnya kebangkitan spiritual dan 

sosial. Konsep khudi (jati diri) menjadi simbol perjuangan 

untuk membentuk masyarakat Muslim yang mandiri secara 

intelektual dan berdaulat secara politik. Pemikiran politik 

Muhammad Iqbal memberikan dasar filosofis bagi 

berdirinya Pakistan sebagai negara yang bercita-cita 

menjalankan sistem pemerintahan berdasarkan prinsip 

keislaman yang rasional dan adil. 

Tokoh-Tokoh Pembaru Islam di Indonesia 
a. Ahmad Dahlan (1868–1923 M) 

K.H. Ahmad Dahlan adalah tokoh pembaru Islam dari 

Yogyakarta yang mendirikan organisasi Muhammadiyah 



 

125 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

pada tahun 1912. Visi utama gerakan ini adalah purifikasi 

ajaran Islam dari unsur-unsur bid‘ah dan khurafat, serta 

mendorong modernisasi pendidikan umat. Melalui integrasi 

antara pendidikan agama dan ilmu pengetahuan umum, 

dirancang sistem sekolah Islam modern yang dikenal 

dengan istilah madrasah dan HIS Muhammadiyah. Kurikulum 

yang diterapkan menekankan pentingnya penguasaan ilmu 

agama, bahasa Arab, serta ilmu modern seperti matematika 

dan ilmu alam. 

Selain itu, Ahmad Dahlan dikenal sebagai penggerak 

dakwah yang menjangkau masyarakat secara luas, dari 

kalangan urban hingga pedesaan. Gerakan Muhammadiyah 

yang dirintis menekankan praktik keagamaan yang rasional, 

berlandaskan Al-Qur’an dan Hadis yang sahih, serta 

menolak taklid buta. Pemikiran dan aktivitas sosialnya 

berpengaruh besar dalam membentuk masyarakat Muslim 

yang berorientasi pada kemajuan, pendidikan, dan 

pelayanan sosial berbasis nilai-nilai keislaman. 

b. Hasyim Asy’ari (1871–1947 M) 
Hadratussyekh Hasyim Asy‘ari merupakan pendiri 

Nahdlatul Ulama (NU) pada tahun 1926, salah satu 

organisasi Islam terbesar di Indonesia. Dalam tradisi 

keilmuan pesantren, tokoh ini dikenal sebagai ulama yang 

menguasai berbagai cabang ilmu keislaman klasik, mulai 

dari fikih, hadis, hingga tasawuf. Sikap keagamaan yang 

dijalankan berlandaskan mazhab Syafi‘i dan prinsip Ahl al-

Sunnah wa al-Jama‘ah, dengan tetap mempertahankan 

kearifan lokal dalam praktik sosial-keagamaan. 

Sehingga dalam konteks kebangsaan, Hasyim Asy‘ari 

menempatkan Islam sebagai kekuatan moral untuk 

membangun solidaritas nasional. Seruan jihad melawan 

penjajah yang dikeluarkan melalui Resolusi Jihad pada 

tahun 1945 menjadi salah satu kontribusi monumental 



 

126 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dalam sejarah perjuangan kemerdekaan Indonesia. Melalui 

pendekatan pesantren dan jaringan kultural yang luas, 

gagasan tentang Islam moderat yang toleran, tradisional, 

dan nasionalis dibangun untuk menjawab tantangan zaman. 

c. Syekh Nawawi al-Bantani (1813–1897 M) 
Syekh Nawawi al-Bantani dikenal sebagai ulama 

Nusantara yang kiprahnya mencapai tingkat internasional, 

terutama melalui aktivitas intelektual di Makkah. Karya-

karya keislaman yang ditulis dalam bahasa Arab dan 

Melayu-Jawi tersebar luas dan digunakan di berbagai 

pesantren di Nusantara.67 Dalam bidang tafsir, fikih, dan 

tasawuf, nama Syekh Nawawi menjadi rujukan utama 

karena kedalaman ilmunya serta kemampuannya 

menjelaskan ajaran Islam secara sistematis dan kontekstual. 

Salah satu kontribusi penting adalah dalam membina 

generasi ulama Nusantara yang belajar di Timur Tengah. 

Keteladanan dalam disiplin ilmu, kedalaman spiritualitas, 

dan komitmen terhadap keilmuan menjadikan Syekh 

Nawawi sebagai simbol otoritas keulamaan di kawasan Asia 

Tenggara. Warisan intelektual yang ditinggalkan tidak 

hanya memperkuat tradisi keilmuan pesantren, tetapi juga 

memperkaya khazanah keislaman global dari perspektif 

Nusantara. 

Seiring dengan lahirnya berbagai tokoh pembaharu yang 

menekankan pentingnya ijtihad, pendidikan, dan pembaharuan 

pemikiran Islam dalam menghadapi tantangan kolonialisme dan 

modernitas, gagasan-gagasan tersebut mulai menginspirasi gerakan-

gerakan kebangkitan Islam di berbagai penjuru dunia Islam. 

Gerakan-gerakan kebangkitan Islam bukan hanya bersifat 

intelektual, tetapi juga mengambil bentuk aksi-aksi sosial-politik 

yang menuntut kemerdekaan, keadilan, dan revitalisasi nilai-nilai 

                                                             
67 Vedi R Hadiz, “A New Islamic Populism and the Contradictions of Development,” 
Journal of Contemporary Asia 44, no. 1 (2014): 125–43. 



 

127 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Islam dalam kehidupan bermasyarakat. Maka muncullah berbagai 

organisasi dan gerakan Islam yang memadukan semangat 

keagamaan dengan perjuangan melawan dominasi asing dan 

membangun tatanan sosial baru yang berakar pada ajaran Islam. 

Berikut adalah Gerakan Kebangkitan Islam di Dunia Islam : 

4. Sanusiyyah di Libya 

Gerakan Sanusiyyah yang didirikan oleh Sayyid Muhammad 

bin Ali al-Sanusi pada awal abad ke-19 di Libya merupakan 

kombinasi unik antara tasawuf reformis dan perjuangan fisik 

melawan penjajahan. Berbeda dengan praktik tasawuf yang 

cenderung menjauh dari urusan dunia, Sanusiyyah memadukan 

ajaran spiritual dengan aksi sosial-politik. Gerakan ini membangun 

jaringan tarekat yang kuat di wilayah pedalaman Afrika Utara, 

mendirikan zawiyah (pondok) sebagai pusat pendidikan dan 

spiritualitas, sekaligus menjadi basis perlawanan terhadap 

kolonialisme Italia. Pada awal abad ke-20, Sanusiyyah menjelma 

menjadi kekuatan signifikan dalam perjuangan kemerdekaan Libya, 

memperlihatkan bahwa spiritualitas Islam dapat menjadi fondasi 

kuat bagi gerakan pembebasan nasional. 

5. Mahdiyyah di Sudan 

Gerakan Mahdiyyah yang dipimpin oleh Muḥammad Aḥmad, 

yang memproklamirkan dirinya sebagai al-Mahdi al-Muntazar pada 

tahun 1881, merupakan salah satu gerakan religio-politik paling 

berpengaruh di Afrika. Gerakan ini muncul sebagai bentuk 

penolakan terhadap dominasi kolonial Inggris dan Mesir yang 

dianggap telah merusak tatanan sosial dan nilai-nilai Islam. 

Mahdiyyah menggabungkan seruan eskatologis dengan mobilisasi 

massa berbasis agama untuk membentuk pemerintahan Islam yang 

mandiri. Dalam waktu singkat, gerakan ini berhasil merebut 

Khartoum dan mendirikan negara Mahdiyah yang berlangsung 

hingga 1898. Meskipun akhirnya ditaklukkan, Mahdiyyah 

menunjukkan bahwa Islam dapat menjadi kekuatan mobilisasi yang 

kuat dalam menghadapi imperialisme Barat.  



 

128 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

6. Sarekat Islam di Indonesia (awal abad ke-20) 

Sarekat Islam didirikan pada tahun 1912 oleh Haji Samanhudi, 

dan kemudian dipimpin oleh tokoh-tokoh seperti H.O.S. 

Tjokroaminoto. Gerakan Sarekat Islam awalnya merupakan 

organisasi pedagang pribumi Muslim yang bertujuan memperkuat 

ekonomi umat dalam menghadapi dominasi pasar oleh pedagang 

Tionghoa dan kolonial Belanda. Namun, dalam perjalanannya, 

Sarekat Islam berkembang menjadi organisasi politik yang 

memadukan nilai-nilai Islam dengan semangat nasionalisme anti-

kolonial. Selain menjadi wadah dakwah, organisasi ini 

memperjuangkan hak-hak sosial dan politik rakyat Indonesia 

melalui jalur organisasi modern, menjadi pelopor gerakan 

kebangkitan Islam sekaligus perintis kebangkitan nasional di tanah 

air. Ciri Khas Kebangkitan Islam: 

a. Reformasi Pemikiran Berbasis Al-Qur’an dan Hadis 

Salah satu ciri utama dari gerakan kebangkitan Islam 

adalah upaya pembaruan pemikiran (tajdid) yang bersandar 

langsung pada Al-Qur’an dan Hadis sebagai sumber utama 

ajaran Islam. Reformasi ini menolak praktik taqlid yang 

tidak kritis terhadap otoritas masa lalu, serta 

menumbuhkan semangat ijtihad yang rasional dan relevan 

dengan perkembangan zaman. Sehingga, ajaran Islam 

diharapkan mampu menjawab dinamika sosial, politik, dan 

intelektual yang berkembang di era modern. 

b. Revitalisasi Peran Ulama dalam Kehidupan Publik 

Ulama memperoleh peran yang lebih luas dalam 

ranah sosial dan politik, tidak hanya sebagai penjaga ajaran 

agama, tetapi juga sebagai pemimpin transformasi 

masyarakat. Dalam berbagai gerakan reformis, ulama 

tampil sebagai tokoh sentral dalam pendidikan, dakwah, 

dan advokasi keadilan sosial. Legitimasi moral yang 

melekat pada otoritas keagamaan menjadikan ulama 



 

129 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

sebagai jembatan antara tradisi Islam dan aspirasi 

masyarakat modern. 

c. Rekonstruksi Kejayaan Islam secara Kontekstual 

Gerakan kebangkitan Islam berupaya 

mengembalikan peran Islam sebagai sistem peradaban yang 

unggul melalui rekonstruksi institusi-institusi sosial, 

pendidikan, ekonomi, dan politik. Modernisasi dilakukan 

dengan memperhatikan prinsip-prinsip syariat yang 

bersifat universal, seperti keadilan, kemaslahatan, dan 

keseimbangan. Pendekatan kontekstual terhadap tantangan 

global memungkinkan nilai-nilai Islam tetap hidup dan 

relevan dalam menghadapi modernitas serta globalisasi.68 

B. Reformasi dan Modernisasi Dunia Islam 

Masa reformasi dan modernisasi dunia Islam merupakan fase 

penting dalam dinamika sejarah peradaban Islam, terutama sebagai 

respon atas krisis multidimensi yang menimpa umat Islam sejak 

abad ke-18 Masehi. Krisis tersebut meliputi kemunduran di bidang 

politik, ekonomi, ilmu pengetahuan, dan dominasi kekuatan 

kolonial Eropa yang secara sistematis melemahkan institusi-institusi 

Islam. Dalam konteks ini, muncul kesadaran kolektif di kalangan 

cendekiawan Muslim untuk melakukan pembaruan (tajdid) sebagai 

upaya strategis dalam merevitalisasi nilai-nilai Islam, 

membangkitkan kembali semangat keilmuan, dan menjawab 

tantangan zaman secara arif dan bijaksana. 

Gerakan pembaruan yang dimotori oleh tokoh-tokoh seperti 

Jamal al-Din al-Afghani, Muḥammad 'Abduh, dan Rashid Rida lebih 

mengedepankan prinsip untuk kembali kepada sumber-sumber 

otentik ajaran Islam, yaitu al-Qur'an dan Hadis, dengan pendekatan 

yang rasional dan kontekstual. Mereka tidak sepenuhnya menolak 

modernitas, namun berusaha mengintegrasikan aspek-aspek positif 

dari modernitas dengan nilai-nilai Islam. Tujuan akhirnya adalah 

                                                             
68 Andi Eka Putra, “Populisme Islam: Tantangan Atau Ancaman Bagi Indonesia,” 
Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 15, no. 02 (2019): 218–27. 



 

130 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

menciptakan masyarakat Muslim yang maju secara intelektual, 

berdaya secara politik, dan mandiri secara ekonomi, tanpa 

kehilangan identitas keislamannya.69 Dengan demikian, reformasi 

dan modernisasi menjadi bagian dari proses panjang pembentukan 

peradaban Islam yang adaptif dan tetap berakar pada wahyu dan 

tradisi keilmuan yang sahih. 

Adapun ciri dan bentuk konkret reformasi dan modernisasi 

Islam dapat dijelaskan dalam beberapa poin berikut: 

1. Modernisasi Lembaga Pendidikan Islam 

Reformasi menyasar kurikulum pendidikan yang sebelumnya 

hanya fokus pada ilmu-ilmu agama. Lembaga-lembaga Islam seperti 

Al-Azhar mulai memasukkan pelajaran ilmu umum, seperti 

matematika, kedokteran, dan sains modern. Di Indonesia, 

pembentukan madrasah modern dan sekolah Islam oleh tokoh-

tokoh seperti Ahmad Dahlan dan Hasyim Asy’ari mencerminkan 

upaya penyelarasan ilmu agama dan ilmu dunia. 

2. Revitalisasi Hukum Islam dan Sosial-Politik 

Telah banyak kasus yang ditemukan, reformis Islam 

mengusulkan rekodifikasi hukum Islam agar lebih aplikatif dalam 

kehidupan masyarakat kontemporer. Dalam bidang politik, muncul 

gagasan tentang negara Islam modern, konsep demokrasi Islami, 

serta partisipasi umat Islam dalam sistem pemerintahan nasional, 

sebagaimana terlihat dalam gerakan Islam politik pasca-kolonial. 

3. Respons terhadap Tantangan Barat 

Modernisasi Islam tidak serta-merta meniru sistem Barat 

secara utuh. Gerakan reformis mengkritik aspek-aspek kolonialisme 

budaya, sekularisasi agresif, dan hegemoni Barat, sambil mendorong 

                                                             
69 Amrekul Abuov, Bakhytzhan Orazaliyev, and Aktoty Raimkulova, “THE ISLAMIC 

WORLD IN THE CONTEXT OF MODERNIZATION IN THE ERA OF 
GLOBALIZATION: DYNAMICS AND PROSPECTS,” «Вестник НАН РК», no. 5 
(2020): 275–80. 



 

131 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

terciptanya peradaban Islam modern yang mandiri dan berbasis 

pada nilai-nilai wahyu.70 

Pada masa reformasi dan modernisasi dunia Islam, reformasi 

dan modernisasi tidak hanya merupakan gerakan intelektual yang 

bertujuan untuk menghidupkan kembali nilai-nilai dasar agama, 

tetapi juga merupakan fondasi dari transformasi sosial yang lebih 

luas. Reformasi yang dilakukan meliputi penataan ulang sistem 

pendidikan, penguatan lembaga-lembaga keagamaan, dan perluasan 

partisipasi masyarakat dalam kehidupan publik. Di banyak 

masyarakat Muslim, gagasan reformasi telah mendorong lahirnya 

lembaga-lembaga pendidikan modern, penerbitan buku-buku ilmiah 

dalam bahasa Arab dan bahasa-bahasa lokal, serta perdebatan yang 

produktif tentang hubungan antara agama dan negara. Dengan 

demikian, reformasi tidak hanya sekedar gerakan pemikiran, tetapi 

telah menjadi motor perubahan menuju masyarakat Islam yang lebih 

terbuka, ilmiah, dan aktif terlibat dalam dinamika global. 

Proses pembaharuan terus berkembang hingga ke era 

kontemporer, ketika umat Islam dihadapkan pada tantangan-

tantangan baru seperti globalisasi budaya, revolusi digital, 

perubahan iklim, dan transformasi nilai-nilai sosial. Dalam konteks 

ini, prinsip-prinsip pembaharuan tetap relevan untuk menjaga agar 

umat Islam tidak teralienasi dari perkembangan zaman, tanpa 

tercerabut dari akar identitas keagamaannya. Kebutuhan untuk 

menghadirkan ajaran Islam yang kontekstual dan menjawab realitas 

kekinian semakin mendesak, terutama di bidang pendidikan, 

hukum, ekonomi, dan media. Maka dari itu, reformasi dan 

modernisasi yang berlandaskan pada semangat ijtihad dan kearifan 

tradisi menjadi jembatan penting bagi warisan peradaban tersebut. 

C. Tantangan Globalisasi dan Budaya Populer 

                                                             
70 FRANCIS ROBINSON, “Islamic Reform and Modernities in South Asia,” Modern 
Asian Studies 42, no. 2–3 (March 1, 2008): 259–81, 
https://doi.org/10.1017/S0026749X07002922. 



 

132 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Globalisasi merupakan fenomena yang memberikan pengaruh 

luas dalam dinamika peradaban kontemporer. Dampaknya tidak 

terbatas pada bidang ekonomi dan teknologi, melainkan merambah 

ke dalam aspek budaya, nilai, serta gaya hidup masyarakat dunia. 

Dalam konteks dunia Islam, arus globalisasi menghadirkan 

tantangan serius terhadap kelestarian nilai-nilai tradisional yang 

berbasis spiritualitas dan norma agama. Masuknya budaya populer 

dengan orientasi sekuler, liberal, dan materialistik telah 

menimbulkan benturan ideologis terhadap etika Islam yang selama 

ini menjadi landasan sosial. Gejala seperti westernisasi, hedonisme 

digital, serta kemerosotan moral semakin terasa dalam kehidupan 

generasi Muslim, terutama di kalangan remaja dan dewasa muda. 

Budaya populer yang tersebar melalui media film, musik, 

platform digital, serta tren gaya hidup global kerap menyampaikan 

narasi yang bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam. Representasi 

gaya hidup bebas, hubungan sosial tanpa batas, serta peremehan 

terhadap otoritas keagamaan dan institusi keluarga menjadi bagian 

dari normalisasi nilai yang menyimpang dari ajaran Islam. 

Penyebaran wacana-wacana tersebut berlangsung cepat melalui 

sistem algoritma media digital, tanpa memerlukan perantara formal, 

sehingga mampu membentuk pola pikir, pilihan perilaku, bahkan 

identitas keagamaan seseorang secara personal. Dalam situasi 

demikian, posisi ulama, norma agama, serta struktur moral 

masyarakat rentan mengalami pelemahan, yang pada gilirannya 

menciptakan krisis identitas di kalangan umat Islam modern. 

Bentuk-bentuk Tantangan Globalisasi terhadap Budaya Islam yaitu: 

1. Invasi Nilai-nilai Sekuler dan Individualistik 

Globalisasi membawa serta paham-paham yang 

menempatkan kebebasan individu sebagai nilai tertinggi, tanpa 

mempertimbangkan keterikatan pada nilai-nilai kolektif, 

spiritualitas, atau etika sosial. Dalam konteks tertentu, agama - 

termasuk Islam - dianggap sebagai urusan privat yang tidak boleh 

dicampuri di ruang publik. Pandangan semacam dengan karakter 



 

133 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Islam yang mencakup dimensi ibadah pribadi dan juga pengaturan 

kehidupan sosial, ekonomi, dan politik. 

Dampak dari nilai-nilai sekuler dan individualistik terlihat 

dari perubahan gaya hidup masyarakat Muslim kontemporer. 

Fenomena -fenomena seperti menurunnya kepekaan terhadap 

norma-norma agama, meningkatnya toleransi terhadap perilaku 

permisif, dan konsumsi konten hiburan yang bertentangan dengan 

ajaran Islam menjadi hal yang mengkhawatirkan. Di tengah situasi 

seperti sekarang, umat Islam dihadapkan pada tantangan besar 

untuk mempertahankan identitas keislamannya dalam berinteraksi 

dengan dunia modern. 

2. Komodifikasi Agama dan Simbolisme Religius 

Salah satu dampak globalisasi adalah munculnya gejala 

komodifikasi simbol keagamaan, termasuk dalam budaya Islam. 

Ajaran dan simbol Islam, seperti kalimat tauhid, hijab, maupun 

istilah-istilah religius, kerap digunakan sebagai elemen estetika 

dalam industri fashion, media sosial, dan produk digital tanpa 

disertai pemahaman substansial atas makna dan nilai-nilai yang 

dikandungnya. Reduksi nilai, menyebabkan pergeseran dari 

religiositas substantif menuju simbolisme superfisial. 

Fenomena hijrah instan di media sosial, misalnya, sering kali 

lebih menonjolkan tampilan luar daripada proses spiritual yang 

mendalam. Keberagamaan berubah menjadi identitas visual, bukan 

lagi pengalaman eksistensial. Dalam konteks ini, agama bukan lagi 

menjadi sistem nilai yang membentuk akhlak dan kehidupan, 

melainkan sekadar komoditas yang dipasarkan dalam logika 

popularitas. Jika tidak diimbangi dengan pendidikan dan literasi 

agama yang kuat, munculnya gejala semacam ini akan berpotensi 

menggerus makna religiusitas itu sendiri. 

3. Disrupsi terhadap Sistem Pendidikan dan Otoritas Keilmuan 

Islam 

Ketersediaan informasi keagamaan yang melimpah di dunia 

maya telah menggeser peran otoritatif ulama dan lembaga 



 

134 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

pendidikan Islam tradisional. Banyak orang merasa cukup 

memperoleh pemahaman agama dari cuplikan video, potongan 

ceramah viral, atau postingan singkat di media sosial. Akibatnya, 

terjadi penyempitan pemahaman agama yang tidak mendalam, 

bahkan sering kali cenderung menyimpang dari prinsip-prinsip 

metodologis keilmuan Islam yang telah mapan. 

Disrupsi yang terjadi tidak hanya melemahkan peran ulama 

dalam membimbing umat, tetapi juga berdampak pada kepercayaan 

masyarakat terhadap lembaga pendidikan Islam. Sekolah dan 

pesantren dituntut untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman, 

termasuk melakukan inovasi kurikulum dan metode pembelajaran. 

Tanpa penguatan otoritas keilmuan yang berbasis sanad dan manhaj 

keilmuan, dunia Islam akan semakin rentan terhadap gelombang 

pemikiran ekstrem atau liberal secara tidak proporsional. 

4. Krisis Identitas Generasi Muda Muslim 

Globalisasi budaya telah menciptakan dilema identitas yang 

akut di kalangan generasi muda Muslim. Di satu sisi, mereka ingin 

mempertahankan nilai-nilai agama yang diwariskan oleh tradisi dan 

keluarga. Namun di sisi lain, ada tekanan sosial yang kuat untuk 

menyesuaikan diri dengan gaya hidup modern, yang sering kali 

bertentangan dengan norma Islam. Ketegangan ini menimbulkan 

kebingungan dalam menentukan arah hidup, prioritas, serta makna 

keberagamaan. 

Gaya hidup konsumtif, pencarian popularitas di media sosial, 

serta orientasi terhadap pencapaian materialistik menjadi indikator 

dari krisis identitas tersebut. Minimnya literasi keislaman yang 

mendalam semakin memperburuk situasi, karena generasi muda 

kehilangan fondasi intelektual dan spiritual dalam menjalani 

kehidupan modern.71 Oleh karena itu, penting bagi komunitas 

Muslim untuk merancang pendekatan pendidikan, pembinaan 

                                                             
71 Abu Sadat Nurullah, “Globalisation as a Challenge to Islamic Cultural Identity,” 
International Journal of Interdisciplinary Social Sciences 3, no. 6 (2008): 45–52. 



 

135 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

karakter, dan lingkungan sosial yang mampu mengharmonikan 

antara nilai Islam dan tantangan zaman. 

Menghadapi kompleksitas tantangan globalisasi yang 

menggerus nilai-nilai budaya Islam, tidak cukup hanya dilakukan 

melalui kritik dan kekhawatiran semata. Diperlukan langkah-

langkah sistematis dan strategis yang mampu menjawab dinamika 

zaman tanpa kehilangan substansi ajaran Islam. Respons terhadap 

tantangan tersebut harus dibangun dengan pendekatan kultural 

yang berakar pada kekayaan tradisi Islam, namun tetap terbuka 

terhadap inovasi dan kreativitas. Dalam konteks inilah, berbagai 

strategi kultural perlu dirumuskan guna menjaga keberlanjutan 

identitas Islam di tengah derasnya arus budaya global yang serba 

cepat dan kompetitif. Berikut adalah strategi kultural untuk 

merespons tantangan globalisasi : 

1. Memperkuat Literasi Media dan Produksi Budaya Populer 

Islami 

Penguatan literasi media menjadi langkah awal yang penting 

dalam membentuk kesadaran umat Islam terhadap pengaruh 

ideologis dari konten budaya populer global. Literasi media yang 

dimaksud tidak hanya mencakup kemampuan mengakses dan 

menggunakan media digital, tetapi juga mencakup kapasitas untuk 

menilai, memilah, dan menyikapi isi media secara kritis dalam 

perspektif nilai Islam. Dengan demikian, masyarakat Muslim dapat 

menghindari konsumsi informasi atau hiburan yang bertentangan 

dengan prinsip syariah dan etika Qur’ani. 

Lebih jauh, umat Islam perlu mengambil peran aktif dalam 

memproduksi konten budaya populer yang berkualitas tinggi dan 

bernilai edukatif. Pembuatan film, musik, novel, animasi, dan 

platform digital dengan pesan-pesan keislaman yang kreatif, 

humanis, dan inspiratif akan menjadi sarana dakwah kultural yang 

relevan bagi generasi digital. Upaya semacam ini dapat 

mengimbangi dominasi budaya global dengan menghadirkan 



 

136 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

alternatif yang tidak hanya menarik secara estetika, tetapi juga 

mendalam secara spiritual. 

2. Revitalisasi Fungsi Masjid dan Pesantren sebagai Pusat 

Kebudayaan 

Masjid dan pesantren tidak semata-mata menjadi tempat 

ibadah dan pengajaran kitab, melainkan juga dapat dikembangkan 

sebagai pusat kebudayaan Islam yang mampu menjawab tantangan 

zaman. Revitalisasi fungsi masjid, misalnya, dapat dilakukan 

melalui kegiatan-kegiatan yang menumbuhkan literasi Qur’ani, 

dialog lintas generasi, pelatihan media dakwah, hingga forum kajian 

tematik yang bersentuhan dengan isu sosial, ekonomi, dan 

teknologi. 

Sementara itu, pesantren sebagai institusi pendidikan 

tradisional dapat memainkan peran strategis dalam membentuk 

generasi Muslim yang berpikir kritis dan progresif. Penguatan 

kurikulum integratif antara ilmu agama dan ilmu modern, 

penguasaan teknologi digital untuk dakwah, serta pembinaan 

karakter berbasis tasawuf dan akhlak mulia merupakan langkah 

penting dalam menjadikan pesantren sebagai poros peradaban Islam 

yang dinamis dan solutif. Peran ulama dan kiai dalam hal ini bukan 

hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pembina kebudayaan 

yang mampu menyinergikan nilai-nilai Islam dengan tantangan 

global. 

3. Membangun Kesadaran Identitas Islam Global yang Terbuka 

dan Kritis 

Identitas Muslim di era global tidak cukup hanya bersandar 

pada simbol atau penampilan luar, melainkan harus dibangun di 

atas fondasi ilmu, kesadaran sejarah, serta kedalaman spiritual. 

Kesadaran identitas yang dimaksud mencakup kemampuan untuk 

menilai nilai-nilai luar dengan prinsip Islam yang objektif dan adil, 

serta keberanian untuk bersikap selektif terhadap budaya global 

tanpa bersikap eksklusif atau tertutup. 



 

137 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Identitas Islam global yang dibangun secara terbuka dan kritis 

akan menghasilkan komunitas yang tidak hanya mampu bertahan, 

tetapi juga memberikan kontribusi terhadap tatanan dunia yang 

lebih berkeadaban.72 Dalam hal ini, umat Islam perlu 

mengembangkan pola pikir yang memadukan kecanggihan 

teknologi dengan nilai-nilai profetik, menjadikan budaya Islam 

sebagai kekuatan alternatif dalam menghadapi krisis peradaban 

modern yang sarat dengan kekosongan spiritual dan disorientasi 

moral. 

Budaya Islam telah mengalami perkembangan yang dinamis 

melalui proses akulturasi, pembentukan institusi keagamaan, serta 

peran sentral kerajaan, ulama, dan pesantren dalam membentuk 

peradaban yang khas di Nusantara. Budaya Islam tidak hanya hadir 

dalam aspek spiritual, tetapi juga terwujud dalam seni, arsitektur, 

tradisi, dan sistem pendidikan yang menyatu dengan nilai-nilai 

lokal. Keunikan ini menjadikan budaya Islam di Indonesia tidak 

sekadar warisan sejarah, melainkan identitas hidup yang terus 

berkembang dan relevan, terutama dalam menjawab tantangan 

zaman tanpa kehilangan akar spiritual dan intelektualnya. 

D. Peran Lembaga Islam di Era Modern 

Berbagai institusi Islam di era modern memainkan peran 

strategis dalam menjawab tantangan zaman, baik di ranah 

pendidikan, sosial, ekonomi, maupun budaya. Keberadaan lembaga-

lembaga Islam tidak hanya menjaga warisan keilmuan dan nilai-nilai 

syariah, tetapi juga beradaptasi dengan dinamika masyarakat 

kontemporer melalui pendekatan yang lebih profesional dan 

sistematis. Di tengah arus globalisasi, digitalisasi, dan tantangan 

moral yang semakin meningkat, lembaga-lembaga pendidikan Islam 

mengambil posisi sebagai aktor kunci dalam membina umat agar 

tetap berada dalam koridor nilai-nilai Islam yang moderat dan 

                                                             
72 Leonard A. Stone, “The Islamic Crescent: Islam, Culture and Globalization,” 
Innovation: The European Journal of Social Science Research 15, no. 2 (June 14, 2002): 121–
31, https://doi.org/10.1080/1351161022000001269. 



 

138 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

kontekstual. Peran penting lembaga Islam tercermin dalam berbagai 

bidang, mulai dari penguatan pendidikan Islam, pemberdayaan 

ekonomi umat, dakwah digital, hingga advokasi sosial dan politik. 

1. Penguatan Pendidikan Islam yang Progresif 

Lembaga Islam seperti Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama 

(NU) telah berkontribusi besar dalam pembangunan pendidikan 

Islam berbasis ilmu pengetahuan. Muhammadiyah, misalnya, 

mengelola lebih dari 170 perguruan tinggi dan ribuan sekolah yang 

menggabungkan kurikulum agama dan sains modern. NU melalui 

lembaga pendidikan Ma’arif NU juga mendirikan banyak madrasah 

dan pesantren modern yang berfungsi sebagai pusat transmisi ilmu 

dan nilai-nilai kebangsaan. Tujuan utama dari pendidikan ini adalah 

membentuk generasi Muslim yang berilmu, berintegritas, dan 

mampu merespons tantangan zaman. 

2. Pemberdayaan Ekonomi Berbasis Syariah 

Lembaga seperti BAZNAS, Dompet Dhuafa, dan LAZISMU 

(Lembaga Amil Zakat Muhammadiyah) memanfaatkan potensi 

zakat, infak, dan wakaf untuk program sosial-ekonomi umat. Di 

bawah pengelolaan profesional, dana-dana zakat didistribusikan 

untuk program pemberdayaan UMKM, beasiswa pendidikan, 

bantuan kesehatan, hingga pengembangan desa mandiri. Gerakan 

ekonomi umat ini berlandaskan pada prinsip syariah yang 

menekankan keadilan, pemerataan, dan keberlanjutan. Beberapa 

pesantren bahkan telah mengembangkan koperasi syariah dan usaha 

tani terpadu sebagai bentuk ekonomi berbasis komunitas. 

3. Pusat Dakwah Moderat dan Edukasi Keagamaan 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) bersama organisasi seperti 

NU dan Muhammadiyah aktif dalam menyuarakan dakwah Islam 

moderat yang mendorong toleransi, keadilan sosial, dan 

kebangsaan. NU melalui Lembaga Dakwah PBNU mengembangkan 

gerakan “Islam Nusantara” yang menekankan kearifan lokal dan 

nilai-nilai damai dalam dakwah. Muhammadiyah dengan 

pendekatan “Islam Berkemajuan” mengedepankan dakwah berbasis 



 

139 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

rasionalitas, ilmu pengetahuan, dan pembaruan sosial. Media 

dakwah digital seperti TVMU, NU Online, dan kanal YouTube para 

ulama menjadi sarana efektif menjangkau generasi muda Muslim di 

era digital. 

4. Advokasi Sosial dan Isu Kemanusiaan 

Lembaga Islam turut mengambil peran dalam berbagai isu 

strategis nasional dan internasional. Dompet Dhuafa dan ACT (Aksi 

Cepat Tanggap) misalnya, terlibat dalam bantuan kemanusiaan 

untuk korban bencana alam, pengungsi, dan masyarakat terdampak 

konflik. MUI secara aktif memberikan fatwa dan seruan moral 

terhadap isu-isu seperti keadilan ekonomi, eksploitasi sumber daya, 

serta perlindungan terhadap kelompok rentan. Di tingkat lokal, 

pesantren dan majelis taklim berperan dalam advokasi keluarga, 

penyuluhan gizi, dan pemberdayaan perempuan. 

5. Pemersatu dan Penengah Konflik Sosial Keagamaan 

Di masyarakat multikultural, lembaga Islam menjadi 

kekuatan pemersatu yang mendorong dialog antaragama dan 

perdamaian sosial. NU melalui Lembaga Persahabatan Ormas Islam 

dan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) sering menjadi 

fasilitator rekonsiliasi di tengah ketegangan sosial. Muhammadiyah 

melalui Majelis Hukum dan HAM-nya turut menyuarakan 

perlindungan hak minoritas dan menentang kekerasan atas nama 

agama.73 Peran ini menegaskan bahwa Islam di Indonesia bukan 

hanya agama mayoritas, tetapi juga pelindung kerukunan dan 

keberagaman. 

Di tengah dinamika sosial dan perkembangan zaman, 

lembaga-lembaga Islam di Indonesia telah memainkan peran 

strategis dalam membentuk karakter bangsa, menyemai nilai 

keislaman yang moderat, serta menjawab tantangan modernitas 

                                                             
73 Catherine Wright, Lacey J. Ritter, and Caroline Wisse Gonzales, “Cultivating a 

Collaborative Culture for Ensuring Sustainable Development Goals in Higher 
Education: An Integrative Case Study,” Sustainability 14, no. 3 (January 24, 2022): 1273, 
https://doi.org/10.3390/su14031273. 



 

140 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

secara kontekstual. Lembaga seperti Nahdlatul Ulama, 

Muhammadiyah, Majelis Ulama Indonesia, dan jaringan pesantren 

telah menjadi fondasi kokoh dalam menjaga harmoni antara Islam 

dan kebangsaan. Peran tersebut tidak hanya terbatas pada aspek 

keagamaan, melainkan juga merambah bidang pendidikan, sosial, 

politik, hingga advokasi kemanusiaan. Seiring berkembangnya 

globalisasi, lembaga-lembaga Islam Indonesia mulai menjalin relasi 

dengan jaringan keislaman internasional, memperkuat posisi 

Indonesia sebagai pusat Islam moderat yang diperhitungkan di 

dunia Islam kontemporer. Dalam konteks yang lebih luas, lembaga-

lembaga Islam internasional pun berperan sebagai katalisator 

penguatan solidaritas umat, penyebaran ilmu pengetahuan, dan 

pengarusutamaan nilai-nilai Islam yang inklusif di panggung global. 

Berikut merupakan peran strategis lembaga islam internasional : 

a. Pusat Keilmuan dan Rujukan Dunia Islam – Al-Azhar 

(Mesir) 

Universitas Al-Azhar di Kairo merupakan salah satu 

lembaga pendidikan Islam tertua dan paling berpengaruh di 

dunia. Sejak abad ke-10 M, Al-Azhar menjadi pusat studi 

Islam yang moderat dan terbuka terhadap pluralitas 

mazhab. Di era modern, Al-Azhar aktif dalam menyebarkan 

pesan wasatiyyah (moderasi) Islam melalui diplomasi 

pendidikan, pelatihan dai internasional, serta dialog 

antaragama. Lulusan Al-Azhar dari berbagai negara 

termasuk Indonesia berperan penting sebagai ulama 

otoritatif di komunitasnya masing-masing. 

b. Penguatan Identitas dan Solidaritas Umat Islam – Rabithah 

al-‘Alam al-Islami (Liga Dunia Islam) 

Organisasi ini bermarkas di Makkah dan didirikan 

pada tahun 1962. Liga Dunia Islam berfungsi sebagai wadah 

kerjasama antarnegara dan ormas Islam sedunia. Lembaga 

ini mempromosikan kesatuan umat, penguatan pendidikan 

Islam, serta kampanye melawan Islamofobia dan 



 

141 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

radikalisme. Dalam berbagai forum global, Rabithah aktif 

menyuarakan hak-hak Muslim minoritas, serta membantu 

rekonstruksi wilayah-wilayah Muslim yang terdampak 

perang dan bencana. 

c. Lembaga Pendidikan dan Dialog Keagamaan – International 

Islamic University (Malaysia & Pakistan) 

Lembaga seperti IIUM (Malaysia) dan IIU (Pakistan) 

menjadi model integrasi antara ilmu keislaman dan sains 

modern. Kurikulumnya menggabungkan studi tafsir, 

hukum Islam, filsafat, dengan teknologi, bisnis, dan 

kedokteran. Lembaga ini menarik mahasiswa dari berbagai 

negara Muslim, menciptakan ruang intelektual yang 

mendorong ijtihad kontemporer serta pembentukan 

identitas Muslim global yang rasional dan profesional. 

d. Advokasi Hak Muslim Minoritas – Islamic Relief dan Al-Quds 

Foundation 

Lembaga-lembaga kemanusiaan seperti Islamic Relief 

(berbasis di Inggris) dan Al-Quds Foundation berperan dalam 

membela hak-hak masyarakat Muslim yang tertindas, 

seperti di Palestina, Suriah, Rohingya, dan Uighur.74 

Pendekatannya mencakup bantuan kemanusiaan langsung, 

diplomasi publik, serta kampanye melalui platform 

internasional untuk membangun solidaritas umat dan 

kesadaran global tentang isu-isu keadilan dan kemanusiaan. 

E. Digitalisasi dan Transformasi Budaya Islam 

Di era digital, budaya Islam mengalami transformasi 

signifikan yang tidak hanya menyentuh aspek ibadah dan keilmuan, 

tetapi juga pola interaksi sosial dan penyampaian dakwah. 

Kemajuan teknologi informasi membuka ruang-ruang baru bagi 

                                                             
74 Margarita Pavlova, “Teaching and Learning for Sustainable Development: ESD 

Research in Technology Education,” International Journal of Technology and Design 
Education 23, no. 3 (August 15, 2013): 733–48, https://doi.org/10.1007/s10798-012-
9213-9. 



 

142 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

umat Islam untuk memperluas pemahaman agama, membangun 

jejaring keilmuan, dan menampilkan identitas Islam yang dinamis di 

tengah arus globalisasi. Proses digitalisasi menandai pergeseran 

penting dalam cara umat Islam mengakses, menyebarluaskan, dan 

menginternalisasi ajaran Islam. Fenomena semacam demikian 

menunjukkan bagaimana budaya Islam mampu beradaptasi dengan 

medium baru tanpa kehilangan substansi nilai dan tradisi 

keislamannya. 

Berikut Bentuk Transformasi Budaya Islam melalui 

Digitalisasi : 

1. Digitalisasi Akses Ilmu Keislaman 

Kemajuan teknologi memungkinkan penyebaran ilmu 

keislaman secara lebih cepat dan luas. Berbagai sumber utama 

seperti kitab tafsir, hadis, karya ulama klasik, serta fatwa-fatwa 

keagamaan kini dapat diakses melalui aplikasi digital, situs web 

keilmuan, serta perpustakaan daring. Platform seperti Quran.com, 

Al-Maktabah al-Shamilah, dan aplikasi keagamaan berbasis Android 

atau iOS telah memperluas jangkauan pendidikan Islam hingga ke 

daerah-daerah terpencil. Digitalisasi tersebut membuka akses yang 

merata terhadap khazanah keilmuan Islam, mengurangi 

ketimpangan literasi agama, serta mempercepat proses pembelajaran 

yang tidak terbatas oleh ruang dan waktu. 

2. Dakwah Virtual dan Produksi Konten Keislaman 

Pemanfaatan media sosial oleh para dai, akademisi, dan 

lembaga keagamaan telah menciptakan ruang dakwah yang dinamis 

dan komunikatif. Konten dakwah dalam bentuk video pendek, 

siaran langsung, maupun podcast kini menjadi medium utama 

dalam menyampaikan pesan-pesan keislaman kepada masyarakat 

luas, khususnya generasi digital native. Platform seperti YouTube, 

Instagram, dan TikTok digunakan secara strategis untuk 

menghadirkan materi keagamaan dengan pendekatan visual dan 

bahasa yang mudah dipahami. Transformasi tersebut memperkuat 

jangkauan dakwah, meningkatkan keterlibatan masyarakat dalam 



 

143 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

diskursus keislaman, serta membangun ekosistem dakwah yang 

relevan dengan perkembangan zaman. 

3. Pembentukan Komunitas Muslim Digital 

Perkembangan ruang virtual telah melahirkan komunitas-

komunitas Muslim berbasis digital yang menjangkau lintas geografis 

dan kultural. Grup diskusi di platform seperti WhatsApp, Telegram, 

Reddit Islam, maupun Muslim Stack Exchange berfungsi sebagai 

wahana berbagi pengetahuan, konsultasi keagamaan, serta 

penguatan solidaritas keumatan. Komunitas tersebut 

menghubungkan individu dari berbagai latar belakang, 

memungkinkan dialog lintas mazhab, serta membuka ruang 

partisipasi dalam aktivitas keislaman secara kolaboratif.75 

Pembentukan komunitas Muslim digital menjadi indikasi bahwa 

ruang virtual mampu menjadi medium produktif dalam 

membangun peradaban Islam yang adaptif, inklusif, dan 

berorientasi pada kemajuan. 

Meskipun transformasi digital memberikan banyak peluang 

dalam pengembangan budaya Islam, terdapat sejumlah tantangan 

serius yang perlu mendapat perhatian kritis. Perkembangan 

teknologi tidak hanya membawa kemudahan akses terhadap 

informasi, melainkan juga membuka ruang bagi distorsi makna, 

penyalahgunaan simbol-simbol agama, dan keretakan sosial di 

kalangan umat. Keberadaan ruang maya yang terbuka dan nyaris 

tanpa regulasi mengharuskan umat Islam untuk lebih selektif, kritis, 

dan bertanggung jawab dalam mengelola pengetahuan keislaman 

agar tidak terjebak dalam disinformasi, komersialisasi, atau konflik 

internal. Oleh karena itu, tantangan-tantangan berikut perlu disikapi 

dengan strategi yang bijaksana dan terarah.  

                                                             
75 Cathie Burgess, “Beyond Cultural Competence: Transforming Teacher Professional 

Learning through Aboriginal Community-Controlled Cultural Immersion,” Critical 
Studies in Education 60, no. 4 (October 2, 2019): 477–95, 
https://doi.org/10.1080/17508487.2017.1306576. 



 

144 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

4. Krisis Otoritas Keilmuan dan Diseminasi Pengetahuan Agama 

Kemajuan teknologi informasi telah memudahkan siapa pun 

untuk menyebarkan ajaran agama melalui berbagai platform digital 

tanpa memerlukan legitimasi keilmuan yang sah. Dalam banyak 

kasus, penyampaian materi keislaman dilakukan oleh individu yang 

tidak memiliki latar belakang akademik dalam bidang studi Islam. 

Hal tersebut menyebabkan berkembangnya pemahaman agama 

yang dangkal, bahkan sesat, karena tidak berpijak pada metodologi 

ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan. Fenomena ini 

berpotensi menumbuhkan otoritas palsu dan menggeser peran 

ulama sebagai penjaga sanad dan tradisi keilmuan Islam. 

a. Komersialisasi Simbol Agama dan Reduksi Spiritualitas 

Di era pasar bebas digital, simbol-simbol keislaman 

digunakan dalam strategi pemasaran dan produksi budaya 

populer secara masif. Elemen-elemen seperti hijab, kaligrafi, 

dan kutipan-kutipan ayat sering dimanfaatkan untuk 

kepentingan ekonomi dalam bentuk konten viral atau 

produk fesyen bertema religius. Keberadaan simbol 

tersebut tidak selalu diiringi dengan pemahaman nilai-nilai 

ajaran Islam yang substantif. Akibatnya, agama direduksi 

menjadi tren gaya hidup atau ornamen kultural, tanpa 

kedalaman spiritual yang semestinya menjadi inti dari 

ajaran Islam. 

b. Fragmentasi Sosial dan Polarisasi Keagamaan 

Media digital telah memfasilitasi terbentuknya 

komunitas-komunitas keagamaan daring dengan 

karakteristik ideologis yang beragam. Namun, ruang 

virtual yang terbuka tanpa moderasi memadai sering kali 

digunakan untuk menyebarluaskan wacana eksklusif, 

narasi intoleransi, dan perdebatan destruktif. Situasi 

tersebut mendorong terjadinya polarisasi di tengah umat 

Islam, di mana kelompok-kelompok saling menegasikan 

satu sama lain atas dasar perbedaan mazhab, manhaj, atau 



 

145 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

orientasi politik. Ketegangan digital tersebut tidak hanya 

mengancam ukhuwah Islamiyah, tetapi juga melemahkan 

kesatuan sosial dalam masyarakat yang plural. 

c. Disorientasi Identitas Generasi Muslim Muda 

Kalangan muda Muslim yang lahir dalam era digital 

mengalami tekanan kuat dari budaya global yang 

menekankan nilai-nilai liberal, individualistik, dan 

konsumtif. Kecenderungan untuk meniru gaya hidup 

populer tanpa seleksi nilai telah menciptakan disorientasi 

identitas. Banyak generasi muda kehilangan pijakan 

terhadap akar tradisi keislaman karena terbiasa mengakses 

pengetahuan secara instan tanpa pembimbingan. Dalam 

konteks tersebut, proses pembentukan karakter keislaman 

yang kokoh menjadi tantangan serius, terutama ketika 

narasi-narasi populer mengabaikan nilai-nilai etika, 

tanggung jawab kolektif, dan spiritualitas. 

Seiring dengan pesatnya perkembangan teknologi digital, 

budaya Islam mengalami perubahan dalam bentuk, media, serta 

jangkauan penyebarannya. Tantangan yang ditimbulkan oleh 

transformasi digital tidak dapat disikapi dengan pendekatan pasif 

atau sekadar reaktif. Diperlukan strategi sistematis yang melibatkan 

pemangku kepentingan dari berbagai kalangan, seperti institusi 

pendidikan Islam, ulama, lembaga dakwah, serta pelaku industri 

kreatif Muslim. Strategi-strategi tersebut harus tidak hanya bersifat 

defensif, melainkan proaktif dan inovatif dalam membentuk 

ekosistem budaya Islam yang adaptif, berakar kuat, dan relevan 

dengan kebutuhan zaman.  Adapun beberapa strategi untuk 

menghadapi masalah transformasi digital dalam budaya islam : 

a. Integrasi Literasi Digital dalam Pendidikan Islam 

Pendidikan Islam di tingkat formal dan non-formal 

perlu mengintegrasikan kurikulum literasi digital yang 

kritis. Hal ini mencakup kemampuan menyaring informasi 

keislaman secara selektif, memahami etika bermedia digital, 



 

146 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

serta menganalisis narasi-narasi keagamaan yang beredar 

secara daring. Pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi 

Islam harus mempersiapkan peserta didik agar mampu 

menghadapi dunia digital tanpa kehilangan komitmen 

terhadap nilai-nilai keislaman. 

b. Penguatan Otoritas Keilmuan melalui Platform Digital 

Para ulama dan cendekiawan Muslim perlu hadir 

secara aktif di ruang digital, baik melalui kanal edukatif 

maupun media sosial. Produksi konten dakwah, diskusi 

ilmiah, dan tanya-jawab keagamaan dalam format yang 

menarik dan berbobot akan menjadi rujukan bagi umat, 

sekaligus memperkuat otoritas keilmuan yang sah. 

Pemanfaatan media digital oleh lembaga-lembaga fatwa, 

universitas Islam, dan ormas keagamaan dapat menjadi 

pengimbang terhadap konten keislaman yang tidak 

kredibel. 

c. Pengembangan Budaya Populer Islam yang Kontekstual 

dan Inspiratif 

Seniman, kreator konten, dan penulis Muslim perlu 

terlibat dalam menciptakan budaya populer Islam yang 

tidak hanya menarik secara estetis, tetapi juga menggugah 

secara spiritual dan intelektual. Musik, film, animasi, sastra, 

dan komik Islam harus dirancang dengan narasi yang 

mengedepankan nilai-nilai Qur’ani, humanisme, serta cita-

cita keadilan sosial. Budaya populer Islam yang berkualitas 

dapat menjadi alat dakwah yang efektif di tengah 

masyarakat digital. 

d. Revitalisasi Fungsi Lembaga Islam sebagai Pusat 

Transformasi Sosial 

Masjid, pesantren, dan lembaga keagamaan lainnya 

perlu mengembangkan fungsi sebagai pusat komunitas 

yang tidak hanya fokus pada ibadah ritual, tetapi juga 

pembinaan kultural dan teknologi. Kegiatan seperti 



 

147 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

pelatihan konten Islami, kelas literasi media, serta dialog 

antar generasi dapat menjadi ruang konsolidasi nilai-nilai 

Islam di tengah masyarakat digital yang plural dan 

kompleks. 

e. Pembangunan Kesadaran Identitas Islam Global yang 

Inklusif 

Di tengah identitas yang terfragmentasi akibat 

globalisasi, umat Islam perlu memperkuat kesadaran 

sebagai bagian dari komunitas global yang memiliki akar 

nilai, sejarah, dan solidaritas universal.76 Pendekatan 

inklusif yang tidak eksklusif terhadap budaya luar, tetapi 

mampu menyaring, memilah, dan menyesuaikannya 

dengan nilai-nilai Islam, menjadi kunci dalam membentuk 

generasi Muslim yang terbuka dan kritis. 

Transformasi budaya Islam dalam menghadapi era digital dan 

globalisasi merupakan keniscayaan yang perlu disikapi dengan 

cerdas dan strategis. Perubahan teknologi, arus budaya populer, 

serta tantangan identitas di tengah masyarakat global menuntut 

umat Islam untuk memperkuat basis keilmuan, otoritas keagamaan, 

dan kreativitas dalam menyampaikan nilai-nilai Islam. Melalui 

pendidikan yang relevan, konten dakwah yang adaptif, dan 

pengelolaan ruang digital yang etis, budaya Islam dapat terus 

berkembang tanpa kehilangan akar nilai dan jati dirinya. 

                                                             
76 Gagan Deep, “Digital Transformation’s Impact on Organizational Culture,” 
International Journal of Science and Research Archive 10, no. 2 (November 30, 2023): 396–
401, https://doi.org/10.30574/ijsra.2023.10.2.0977. 



 

148 | P a g e  
 

 

BAB VII 
ISLAM DAN DIALOG PERADABAN 

KONTEMPORER 

Peradaban Islam memiliki akar sejarah yang panjang dalam 

membangun relasi dengan peradaban lain melalui ilmu 

pengetahuan, diplomasi, dan etika sosial yang inklusif. Dalam 

konteks global kontemporer yang ditandai oleh interdependensi 

antarbangsa, krisis nilai, serta meningkatnya tantangan lintas 

budaya, peran Islam sebagai bagian dari arus peradaban global 

semakin signifikan. Dialog antarperadaban tidak lagi menjadi 

pilihan, melainkan keniscayaan bagi perdamaian, keadilan, dan 

kemanusiaan universal.  

A. Islam dalam Peta Peradaban Global 

Islam sebagai sistem nilai dan peradaban telah memainkan 

peran sentral dalam membentuk sejarah dunia sejak abad ke-7 M. 

Tradisi intelektual Islam memadukan unsur wahyu dan rasio, 

sehingga melahirkan berbagai pencapaian dalam bidang filsafat, 

sains, kedokteran, hukum, hingga seni. Pusat-pusat peradaban 

seperti Baghdad, Kairo, Kordoba, dan Samarkand pernah menjadi 

rujukan dunia dalam pengembangan ilmu pengetahuan.77 Melalui 

peradaban Islam, berbagai karya filsuf Yunani diterjemahkan, 

disintesis, dan dikembangkan, lalu diteruskan ke Barat melalui 

Andalusia dan Sisilia, yang menjadi fondasi penting bagi Renaisans 

Eropa. 

                                                             
77 Marshall G. S. Hodgson, “The Role of Islam in World History,” International Journal 
of Middle East Studies 1, no. 2 (April 29, 1970): 99–123, 
https://doi.org/10.1017/S0020743800023990. 



 

149 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Di dalam konteks kontemporer, peradaban Islam menghadapi 

tantangan dan peluang baru seiring dengan munculnya masyarakat 

global yang saling terhubung. Umat Islam kini tersebar di berbagai 

belahan dunia, baik sebagai mayoritas maupun minoritas yang aktif 

dalam kontribusi sosial, politik, ekonomi, dan budaya. Islam tampil 

bukan hanya sebagai agama, tetapi sebagai kekuatan kultural dan 

etis yang memberikan alternatif nilai dalam dunia yang dilanda 

krisis identitas, ekologi, dan moral. Berikut adalah kontribusi 

historis islam terhadap peradaban global diantaranya: 

1. Penerjemahan dan Pengembangan Ilmu dari Yunani, Persia, 

dan India 

Peradaban Islam pada masa keemasannya tidak hanya 

menerima warisan intelektual dari peradaban-peradaban besar 

sebelumnya seperti Yunani, Persia, dan India, tetapi juga melakukan 

proses seleksi, penerjemahan, dan pengembangan secara sistematis. 

Ilmuwan Muslim seperti al-Farabi, Ibn Sina, al-Khwarizmi, dan al-

Biruni menyerap filsafat, logika, kedokteran, dan matematika dari 

karya-karya klasik, lalu mengembangkannya dalam kerangka 

epistemologi Islam. Tradisi penerjemahan tersebut menjadi awal 

bagi terciptanya sintesis ilmu yang berbasis pada wahyu dan rasio. 

Pusat-pusat keilmuan seperti Baghdad dan Jundishapur menjadi 

penggerak utama dalam kegiatan ini, yang kemudian berdampak 

luas pada perkembangan sains di dunia Barat melalui jalur 

Andalusia dan Sisilia. 

2. Pendirian Institusi Pendidikan Tinggi Dunia Islam 

Tradisi keilmuan dalam peradaban Islam diwujudkan dalam 

bentuk institusi pendidikan tinggi yang menjadi pelopor universitas 

modern. Al-Azhar di Kairo, yang berdiri pada 969 M, dan Bayt al-

Hikmah (Baitul Hikmah) di Baghdad pada abad ke-9 M menjadi 

simbol kecanggihan sistem pendidikan Islam yang terstruktur dan 

terbuka bagi seluruh umat. Lembaga-lembaga ini tidak hanya fokus 

pada ilmu-ilmu agama, tetapi juga mengajarkan ilmu logika, 

matematika, astronomi, kedokteran, hingga geografi. Keberadaan 



 

150 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

perpustakaan besar, sistem sanad keilmuan, serta diskusi intelektual 

yang melibatkan lintas mazhab menjadikan universitas-universitas 

tersebut sebagai pusat keunggulan akademik dunia. Model 

pendidikan ini kemudian menginspirasi pendirian universitas-

universitas di Eropa pada abad pertengahan. 

3. Kontribusi pada Seni Arsitektur, Kaligrafi, dan Etika Sosial 

Seni dalam Islam berkembang sebagai bentuk ekspresi 

spiritual dan simbol budaya yang berakar pada prinsip tauhid dan 

keindahan. Dalam bidang arsitektur, dunia Islam menghasilkan 

mahakarya seperti Masjid Cordoba, Masjid Umayyah di Damaskus, 

dan Istana Alhambra di Granada yang menggabungkan fungsi 

ibadah, estetika geometris, dan simbolisme teologis. Kaligrafi 

berkembang menjadi media utama penggambaran keindahan ayat-

ayat Al-Qur’an tanpa melanggar prinsip anikonisme dalam seni 

Islam.78 Motif-motif geometris dan arabesque menjadi ciri khas yang 

tersebar hingga Asia Tenggara dan Afrika Utara. Di samping itu, 

prinsip etika sosial Islam yang menekankan keadilan, kesetaraan, 

dan kasih sayang menjadi bagian dari etos masyarakat Muslim yang 

mampu bertahan lintas zaman dan peradaban. 

Perkembangan global saat ini menempatkan Islam tidak lagi 

sekadar sebagai sistem keyakinan religius, tetapi sebagai kekuatan 

sosial dan kultural yang berperan aktif dalam percaturan 

internasional. Umat Islam, baik melalui negara-negara mayoritas 

Muslim maupun komunitas diaspora, tampil sebagai subjek strategis 

dalam isu-isu global yang mencakup hak asasi manusia, 

perdamaian, keadilan sosial, dan tata hubungan antarperadaban. 

Keterlibatan ini ditopang oleh keberadaan lembaga-lembaga Islam 

tingkat internasional, pemikir-pemikir Muslim progresif, serta 

komunitas Muslim yang adaptif terhadap tantangan zaman, 

                                                             
78 Hafiz Amjad Hussain and Hafiz Masood Qasim, “Contribution of Islamic 

Civilization to the Scientific Enterprise of the Modern World,” Journal of Religious and 
Social Studies 4, no. 1 Jan-Jun (June 21, 2024): 1–15, 
https://doi.org/10.53583/jrss07.01.2024. 



 

151 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

menjadikan Islam sebagai aktor penting dalam membentuk masa 

depan global yang lebih adil dan beradab. 

4. Peran Lembaga-Lembaga Islam Internasional dalam Isu 

Kemanusiaan dan Diplomasi 

Organisasi Kerja Sama Islam (OKI), yang terdiri dari 57 negara 

anggota, merupakan representasi kelembagaan umat Islam di 

tingkat global. OKI secara aktif terlibat dalam penyelesaian krisis 

kemanusiaan, terutama di wilayah-wilayah konflik seperti Palestina, 

Suriah, Rohingya di Myanmar, dan Yaman. Selain memberikan 

bantuan kemanusiaan, OKI menjadi ruang diplomasi multilateral 

yang memperjuangkan kepentingan dunia Islam di forum-forum 

internasional. Keberadaan lembaga ini menjadi wujud konkret dari 

solidaritas umat Islam dalam menjaga martabat kemanusiaan serta 

memperkuat posisi tawar politik dunia Islam dalam sistem global 

yang sering kali didominasi oleh kekuatan Barat. 

5. Munculnya Pemikir dan Aktivis Muslim dalam Dialog Global 

Peran intelektual Muslim dalam dunia kontemporer semakin 

signifikan, baik dalam konteks akademik, gerakan sosial, maupun 

diplomasi antarbudaya. Tokoh-tokoh seperti Tariq Ramadan, Hamza 

Yusuf, Amina Wadud, dan Anis Matta, misalnya, aktif menyuarakan 

pentingnya dialog antaragama, pluralisme inklusif, serta pembelaan 

terhadap nilai-nilai keadilan sosial dalam perspektif Islam. Di 

berbagai konferensi global, para cendekiawan Muslim turut 

menyumbangkan gagasan dalam merespons isu perubahan iklim, 

ketimpangan ekonomi, dan perdamaian dunia. Hal ini menunjukkan 

bahwa Islam memiliki kapasitas intelektual yang relevan dalam 

menghadapi tantangan global dengan pendekatan spiritual, etis, dan 

rasional. 

6. Peran Komunitas Muslim di Barat sebagai Jembatan 

Peradaban 

Komunitas Muslim di Eropa, Amerika Utara, dan Australia 

memainkan peran strategis sebagai jembatan antara dunia Timur 

dan Barat. Keberadaan lembaga pendidikan Islam, pusat kajian, dan 



 

152 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

organisasi dakwah berbasis komunitas memungkinkan 

terbentuknya dialog peradaban yang konstruktif. Melalui sektor 

pendidikan, bisnis halal, industri kreatif, dan media digital, 

komunitas Muslim diaspora menyuarakan nilai-nilai Islam secara 

moderat dan kontekstual.79 Dengan menjaga identitas keislaman dan 

terbuka terhadap interaksi multikultural, komunitas ini berhasil 

mengikis stereotip negatif terhadap Islam serta membangun 

jembatan kolaborasi lintas budaya dalam kehidupan masyarakat 

Barat yang plural. 

Perkembangan globalisasi telah menciptakan ruang interaksi 

yang luas bagi umat Islam dalam skala internasional. Namun, 

kondisi ini bukan tanpa tantangan. Umat Islam menghadapi 

berbagai tekanan yang muncul akibat stereotip media, ketegangan 

geopolitik, dan krisis identitas di tengah budaya global yang sekuler 

dan individualistik. Meski demikian, globalisasi juga membuka 

peluang besar bagi revitalisasi peran Islam dalam bidang dakwah 

digital, kerja sama lintas negara, dan kontribusi aktif dalam isu-isu 

kemanusiaan dan keadilan sosial. Dengan memperkuat fondasi 

teologis yang moderat serta kemampuan adaptasi terhadap 

teknologi dan budaya, Islam memiliki potensi untuk menjadi 

kekuatan kultural dan etis yang konstruktif dalam dunia global yang 

dinamis. 

a. Islamofobia dan Stereotip Media Global 

Salah satu tantangan utama umat Islam dalam era 

globalisasi adalah persepsi negatif yang dibangun oleh 

sebagian media arus utama, terutama di Barat. Citra Islam 

seringkali dikaitkan secara tidak proporsional dengan 

radikalisme, terorisme, dan intoleransi. Hal ini menimbulkan 

ketakutan (Islamofobia) dan diskriminasi terhadap komunitas 

Muslim, terutama di negara-negara non-Muslim. Diskursus 

                                                             
79 Muhammad Hifdil Islam, “Islam and Civilization (Analysis Study on The History of 
Civilization in Islam),” Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (March 30, 2019): 22–
39, https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v5i1.150. 



 

153 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

semacam ini tidak hanya menciptakan jarak sosial, tetapi juga 

menghambat kontribusi Muslim dalam ranah publik. Dalam 

menghadapi tantangan tersebut, diperlukan strategi 

komunikasi yang inklusif, peningkatan literasi media, serta 

keterlibatan aktif umat Islam dalam memproduksi narasi 

tandingan yang positif dan faktual. 

b. Konflik Identitas dan Generasi Muda Muslim 

Proses globalisasi memunculkan tantangan identitas di 

kalangan generasi muda Muslim, terutama di wilayah urban 

dan diaspora. Ketegangan antara nilai-nilai lokal dan 

tuntutan budaya global menciptakan dilema moral dan 

keagamaan. Sebagian mengalami keterasingan dari akar 

tradisi keislaman, sementara sebagian lainnya terjebak dalam 

eksklusivisme yang menolak perubahan. Tantangan ini 

menuntut pendekatan pendidikan Islam yang menyeluruh, 

yang tidak hanya menekankan dogma, tetapi juga 

mengajarkan keterampilan berpikir kritis, integritas spiritual, 

dan etika sosial dalam konteks global. 

c. Potensi Dakwah Digital dan Kolaborasi Global 

Di balik tantangan yang ada, globalisasi menyediakan 

kanal-kanal baru untuk menyebarkan nilai-nilai Islam secara 

luas. Melalui dakwah digital, pengajaran daring, dan media 

sosial, pesan Islam dapat disampaikan secara kreatif dan 

menjangkau audiens lintas negara. Kolaborasi global 

antarlembaga Islam, baik dalam bentuk konferensi, platform 

edukatif, maupun solidaritas kemanusiaan, memperkuat 

jaringan umat Islam dalam menanggapi isu-isu global seperti 

lingkungan, hak asasi manusia, dan keadilan ekonomi. 

Potensi ini dapat dioptimalkan jika disertai dengan 

pemahaman lintas budaya dan kemampuan komunikasi 

global yang efektif. 

d. Urgensi Membangun Identitas Islam yang Inklusif dan 

Kontributif 



 

154 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Pada bagian dunia yang semakin plural dan kompleks, 

umat Islam dituntut untuk memperkuat identitas 

keagamaannya secara terbuka dan dialogis. Identitas Islam 

tidak lagi cukup didefinisikan dalam batas eksklusif 

simbolik, tetapi perlu diperluas ke dalam bentuk kontribusi 

nyata bagi kemanusiaan. Pendidikan multikultural, 

partisipasi dalam masyarakat sipil, serta keaktifan dalam 

forum-forum perdamaian global menjadi wujud dari 

identitas Islam yang dinamis.80 Melalui pendekatan ini, Islam 

tidak hanya dipandang sebagai warisan masa lalu, tetapi 

sebagai inspirasi etis yang relevan dan solutif bagi masa 

depan global. 

B. Islam dan Isu-Isu Global (HAM, Lingkungan, Gender) 

Di tengah dinamika peradaban kontemporer, isu-isu global 

seperti hak asasi manusia, krisis lingkungan hidup, dan kesetaraan 

gender menjadi sorotan utama yang membutuhkan respon aktif dari 

seluruh umat beragama, termasuk umat Islam. Ajaran Islam pada 

dasarnya mengandung nilai-nilai universal yang mendukung 

penghormatan terhadap martabat manusia, pelestarian alam, dan 

keadilan dalam hubungan sosial. Tantangan muncul ketika terjadi 

ketegangan antara penafsiran tradisional dan tuntutan zaman 

modern. Pendekatan kontekstual dan inklusif menjadi sangat 

penting dalam menegaskan posisi Islam sebagai agama yang relevan 

dan solutif dalam merespons isu-isu global tersebut. 

1. Islam dan Hak Asasi Manusia (HAM) 

Konsep HAM dalam Islam berpijak pada prinsip keadilan (al-

‘adl), kesetaraan (al-musawah), dan kemuliaan manusia (karamat al-

insan) sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an (QS. Al-Isra: 70). 

Ajaran Islam menjunjung tinggi hak atas kehidupan, kebebasan 

beragama, perlindungan terhadap harta dan kehormatan, serta 

larangan atas penindasan dan diskriminasi. 

                                                             
80 Cemil Aydin, The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History (Harvard 
University Press, 2017). 



 

155 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Meskipun prinsip-prinsip tersebut telah terpatri dalam 

syariat, terdapat kebutuhan untuk memperkuat pemahaman umat 

terhadap nilai-nilai ini dalam konteks modern, terutama berkaitan 

dengan hak minoritas, kebebasan berpendapat, dan perlindungan 

hukum yang adil. Beberapa negara Muslim telah mengadopsi 

pendekatan progresif dalam sistem hukumnya untuk menyesuaikan 

dengan norma internasional HAM, namun masih terdapat tantangan 

dalam implementasi yang menyeluruh. 

2. Islam dan Isu Lingkungan Hidup 

Prinsip Islam mengajarkan manusia sebagai khalifah 

(khalifah) di bumi yang bertanggung jawab atas kelestarian alam. 

Dalam Al-Qur’an, banyak ayat menekankan pentingnya menjaga 

keseimbangan (mizan) dan tidak berbuat kerusakan (fasad) di muka 

bumi. Konsep tersebut selaras dengan agenda global mengenai 

keberlanjutan lingkungan dan keadilan ekologis. 

Di berbagai negara Muslim, muncul gerakan-gerakan 

lingkungan berbasis keagamaan, seperti inisiatif masjid hijau, fatwa 

tentang pelestarian alam, dan pendidikan ekoteologi Islam. Namun, 

untuk menjawab tantangan krisis iklim secara lebih luas, diperlukan 

integrasi nilai-nilai Islam dalam kebijakan publik, sistem 

pendidikan, dan perilaku konsumsi umat, agar kesadaran ekologis 

tidak berhenti pada tataran moral, tetapi menjadi gerakan praksis 

yang kolektif dan strategis. 

3. Islam dan Kesetaraan Gender 

Ajaran Islam sejak awal telah mengangkat posisi perempuan 

dengan memberikan hak atas pendidikan, kepemilikan, partisipasi 

sosial, dan penghormatan dalam keluarga. Tokoh-tokoh perempuan 

dalam sejarah Islam seperti Khadijah binti Khuwailid, Aisyah binti 

Abu Bakar, dan Fatimah Az-Zahra menunjukkan bahwa Islam 

menghargai kontribusi perempuan dalam semua lini kehidupan.81 

                                                             
81 Norani Othman, “Muslim Women and the Challenge of Islamic 
Fundamentalism/Extremism: An Overview of Southeast Asian Muslim Women’s 



 

156 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Namun, dalam praktik sosial di berbagai wilayah, masih 

terjadi ketimpangan akses dan perlakuan terhadap perempuan yang 

sering kali dibenarkan atas nama agama. Untuk menjawab hal ini, 

dibutuhkan pendekatan tafsir yang kontekstual, pembaruan fikih 

gender, serta penguatan peran perempuan dalam pendidikan, 

kepemimpinan, dan pengambilan keputusan. Islam harus dipahami 

sebagai agama yang mengedepankan keadilan (‘adl) dan kasih 

sayang (raḥmah), yang memberi ruang penuh bagi perempuan 

untuk berkembang secara bermartabat dan setara. 

C. Peran Muslim dalam Dialog Antarperadaban 

Menghadapi era globalisasi yang ditandai dengan semakin 

intensifnya interaksi lintas budaya dan keyakinan, dialog antar 

peradaban menjadi kebutuhan strategis untuk menciptakan 

perdamaian dan saling pengertian. Islam, sebagai agama yang 

membawa pesan rahmatan lil-'alamin (rahmat bagi semesta alam), 

memiliki landasan teologis dan historis yang kuat dalam 

membangun komunikasi yang inklusif dan konstruktif dengan 

komunitas non-Muslim. Al-Qur'an memerintahkan umat Islam 

untuk berdakwah dan berdialog dengan cara yang santun dan 

argumentatif: 

مَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ باِلَّتيِْ هِيَ ادُْعُ الِٰى سَبيِْلِ رَبِِّكَ باِلْحِكْمَةِ وَالْ 

  احَْسَنُِۗ اِنَّ رَبَّكَ هوَُ اعَْلمَُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبيِْلِهٖ وَهوَُ اعَْلمَُ باِلْمُهْتدَِيْنَ 

Artinya: "Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah 
dan pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang 
baik."(Q.R An-Nahl : 125) 

Tentunya ayat di atas tidak hanya menjadi pedoman dalam 

berdakwah, namun juga menjadi prinsip dasar dalam membangun 

komunikasi antar umat beragama dan lintas agama. Dakwah tidak 

bersifat memaksa, tetapi mengandalkan hikmah, mauizhah hasanah 

(nasihat yang baik), dan jadal (dialog) yang dilakukan secara elegan 

                                                                                                                                 
Struggle for Human Rights and Gender Equality,” Women’s Studies International Forum  
29, no. 4 (July 2006): 339–53, https://doi.org/10.1016/j.wsif.2006.05.008. 



 

157 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dan penuh hormat. Pendekatan semacam inilah yang relevan dalam 

konteks masyarakat global yang majemuk, di mana keragaman 

identitas dan keyakinan merupakan realitas yang tak terbantahkan. 

قبَاَۤىِٕلَ يٰٰٓايَُّهَا النَّ  انُْثٰى وَجَعلَْنٰكُمْ شُعوُْباً وَّ نْ ذكََرٍ وَّ اسُ انَِّا خَلقَْنٰكُمْ مِِّ

َ عَلِيْمٌ خَبيِْرٌ  ِ اتَقْٰىكُمِْۗ انَِّ اللَّه   لِتعَاَرَفوُْاۚ اِنَّ اكَْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّه
Artinya: Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan 
kamu dari seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami 

menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar 
kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara 
kamu di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. 
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Mahateliti.(Q.R Al-

Hujurat : 13) 

Pada ayat di atas ditegaskan bahwa kemajemukan merupakan 

sunnatullah yang harus dikelola dengan bijaksana, bukan 

dihapuskan. Prinsip li ta'arafu (agar kamu saling mengenal) 

menekankan pentingnya membangun hubungan antar bangsa dan 

budaya atas dasar penghormatan, bukan permusuhan. Dengan 

demikian, Al-Qur'an tidak hanya mengakui adanya perbedaan, 

tetapi juga mengarahkan perbedaan tersebut menjadi peluang untuk 

membangun perdamaian, dialog, dan kerja sama lintas peradaban. 

Dalam kerangka pemikiran semacam ini, umat Islam didorong 

untuk menjadi pelopor dalam menjembatani dialog global yang 

beretika dan bermartabat. Berikut ini adalah bagaian dari bentuk 

peran muslim dalam dialog antarperadaban diantaranya: 

1. Aktivisme Intelektual dan Akademik 

Kalangan intelektual Muslim berperan signifikan dalam 

membentuk diskursus peradaban global melalui keterlibatan dalam 

forum ilmiah internasional, simposium akademik, serta penerbitan 

karya ilmiah yang membahas persoalan etika, politik global, dan 

masa depan kemanusiaan. Sejumlah universitas Islam terkemuka, 

seperti Universitas Al-Azhar di Kairo dan Universitas Islam 

Internasional Malaysia, menjalin kemitraan strategis dengan institusi 

pendidikan tinggi dari berbagai belahan dunia untuk 



 

158 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

mengembangkan kurikulum yang inklusif dan mendukung toleransi 

lintas budaya. Partisipasi aktif dalam arena keilmuan tersebut 

mencerminkan komitmen umat Islam terhadap upaya membangun 

dunia yang adil dan beradab melalui pendekatan ilmu pengetahuan 

dan pemikiran kritis. 

2. Partisipasi dalam Forum Lintas Iman (Interfaith Dialogue) 

Forum lintas iman menjadi ruang penting dalam memperkuat 

komunikasi antarumat beragama, mengikis prasangka, dan 

membina koeksistensi damai. Sejumlah organisasi Islam 

internasional, termasuk Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, dan 

Liga Dunia Islam, secara konsisten berperan dalam kegiatan dialog 

antaragama bersama pemuka agama Kristen, Yahudi, Hindu, dan 

Buddha. Tujuan utama dari keterlibatan dalam forum semacam ini 

adalah membangun kerja sama dalam isu-isu kemanusiaan universal 

seperti perdamaian, penanggulangan kemiskinan, serta tanggap 

bencana. Dengan prinsip saling menghormati dan keterbukaan, 

forum ini menjadi wadah strategis dalam memperkuat relasi 

antarperadaban secara damai dan konstruktif. 

3. Keterlibatan dalam Diplomasi Budaya dan Perdamaian 

Tokoh Muslim dari berbagai bidang kehidupan, mulai dari 

politikus, budayawan, hingga aktivis kemanusiaan, memanfaatkan 

jalur diplomasi budaya sebagai instrumen untuk memperkenalkan 

wajah Islam yang moderat dan inklusif. Keterlibatan dalam ajang 

seperti World Peace Forum dan Religion of Peace Initiative menunjukkan 

upaya konkret komunitas Muslim dalam membangun jembatan 

antara dunia Islam dan masyarakat global. Diplomasi berbasis 

budaya tersebut mengedepankan nilai-nilai etika, seni, serta 

komunikasi lintas budaya sebagai alternatif dari pendekatan 

kekuasaan konvensional. Sehingga, Islam memperlihatkan potensi 

besar sebagai agen perdamaian dunia melalui kekuatan narasi, nilai, 

dan estetika. 

4. Produksi Budaya Populer yang Menjembatani Nilai-nilai 



 

159 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Ekspresi budaya populer melalui film, musik, seni visual, dan 

media digital dimanfaatkan sebagai media untuk menyampaikan 

nilai-nilai keislaman yang bersifat universal, seperti keadilan, kasih 

sayang, dan solidaritas. Sejumlah kreator Muslim menghasilkan 

karya sinema, dokumenter, dan konten media sosial yang memuat 

perspektif Islam terhadap isu-isu kemanusiaan, seperti pengungsi, 

keadilan sosial, dan lingkungan hidup. Representasi nilai-nilai 

tersebut tidak hanya menjangkau masyarakat Muslim, tetapi juga 

membangun jembatan pemahaman dengan masyarakat global lintas 

agama dan budaya.82 Melalui pendekatan ini, komunikasi Islam 

tidak terbatas pada teks-teks keagamaan, melainkan hadir dalam 

bentuk-bentuk budaya yang lebih cair, komunikatif, dan inklusif. 

Peran strategis yang dijalankan oleh komunitas Muslim dalam 

berbagai sektor dialog antarperadaban mencerminkan kapasitas 

besar umat Islam sebagai agen perdamaian dan pelaku transformasi 

peradaban dunia. Keterlibatan dalam aktivitas intelektual, forum 

lintas agama, diplomasi budaya, serta produksi karya kreatif 

berbasis nilai-nilai Islam menunjukkan bahwa keberadaan umat 

Islam tidak sekadar reaktif terhadap isu-isu global, melainkan 

proaktif dalam menyuarakan etika kemanusiaan universal. Dialog 

antarperadaban bukanlah bentuk kompromi terhadap prinsip 

akidah, melainkan merupakan sarana untuk menegaskan ajaran 

Islam sebagai agama yang menjunjung tinggi nilai inklusivitas, 

keadilan sosial, dan kemampuan menghadirkan solusi konstruktif 

terhadap berbagai tantangan global. Melalui pendekatan yang 

berakar pada tradisi ilmu, spiritualitas, dan komitmen terhadap 

kemaslahatan umat manusia, Islam tampil sebagai kekuatan moral 

dan intelektual dalam pembangunan tatanan dunia yang damai dan 

berkeadaban. 

D. Islam dan Inovasi Budaya di Era Digital 

                                                             
82 Jonas Svensson, “Women’s Human Rights and Islam: A Study of Three Attempts at 
Accommodation,” Lund Studies in the History of Religions 12 (2000). 



 

160 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Tranformasi digital memberikan ruang bagi umat Islam untuk 

merekonstruksi ekspresi keagamaan secara kreatif dan relevan 

dengan tuntutan zaman. Perkembangan teknologi informasi dan 

komunikasi memperluas cara berinteraksi dengan ajaran Islam 

melalui media online, aplikasi mobile, dan platform multimedia 

yang dapat menjangkau berbagai kalangan secara bersamaan. 

Perubahan ini melahirkan bentuk-bentuk baru penyampaian pesan 

Islam yang lebih komunikatif, seperti dakwah visual, kajian daring 

interaktif, dan penyajian konten edukasi dalam format yang sesuai 

dengan karakter generasi digital. Hal demikian mendorong 

penguatan identitas keagamaan yang adaptif, tanpa meninggalkan 

fondasi ajaran yang otentik. 

Kreativitas umat dalam memanfaatkan teknologi tidak hanya 

memperkuat penyebaran nilai-nilai Islam, tetapi juga menghadirkan 

wajah kebudayaan Islam yang inklusif dan berkemajuan. Konten-

konten keislaman yang disampaikan melalui media digital menjadi 

instrumen strategis dalam memperluas literasi keagamaan, 

menumbuhkan kesadaran spiritual, dan memperkuat solidaritas 

umat lintas wilayah. Teknologi bukan sekadar alat, melainkan 

bagian dari ekosistem budaya yang dapat dikembangkan dengan 

etika dan estetika Islam. Budaya Islam di era digital direvitalisasi 

melalui inovasi-inovasi yang menghargai nilai-nilai tradisional, 

namun tetap terbuka terhadap perubahan. Adapun bentuk-bentuk 

inovasi budaya islam di era digital sebagai berikut: 

1. Seni Digital Bernuansa Keislaman 

Penggunaan teknologi dalam bidang seni menghadirkan 

karya-karya digital yang menggambarkan nilai-nilai Islam dengan 

pendekatan visual yang segar dan komunikatif. Kaligrafi tidak lagi 

terbatas pada media kanvas atau dinding masjid, tetapi berkembang 

melalui ilustrasi digital yang menghiasi ruang maya dengan ayat-

ayat suci dan kata-kata hikmah. Selain itu, animasi bertema sejarah 

Nabi dan kisah para sahabat diproduksi dengan kualitas tinggi dan 

ditayangkan melalui berbagai platform digital. Karya-karya visual 



 

161 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

tersebut berperan sebagai sarana dakwah yang menyesuaikan selera 

estetika generasi masa kini, tanpa menghilangkan kedalaman pesan 

spiritual yang disampaikan. 

2. Virtual Reality dan Augmented Reality dalam Edukasi Islam 

Pemanfaatan realitas virtual dan augmentasi digital 

memberikan lompatan signifikan dalam metode pembelajaran Islam. 

Simulasi pelaksanaan ibadah haji memungkinkan peserta didik 

memahami rukun-rukunnya secara langsung, meskipun berada jauh 

dari Tanah Suci. Pengalaman berinteraksi dengan rekonstruksi kota-

kota Islam klasik, seperti Baghdad pada masa Abbasiyah atau 

Andalusia pada puncak kejayaannya, membuat materi sejarah 

menjadi lebih kontekstual dan membekas. Teknologi tersebut 

mendekatkan ajaran Islam kepada peserta didik dengan cara yang 

relevan dan interaktif, sehingga meningkatkan minat dan 

pemahaman terhadap warisan peradaban Islam. 

3. Perkembangan Arsitektur Islam Berbasis Teknologi Cerdas 

Penerapan konsep bangunan cerdas pada masjid kontemporer 

menjadi wujud nyata dari integrasi nilai-nilai spiritual dengan 

kecanggihan teknologi. Penerangan otomatis yang disesuaikan 

dengan waktu salat, pengatur suhu yang ramah lingkungan, serta 

layanan informasi digital yang memudahkan jamaah dalam 

mengakses jadwal kegiatan keagamaan merupakan bagian dari 

pembaruan arsitektur Islam modern. Perkembangan ini menekankan 

pentingnya kenyamanan beribadah sekaligus menjaga efisiensi 

energi dan teknologi ramah lingkungan. Arsitektur masjid tidak 

hanya difokuskan pada kemegahan fisik, tetapi juga memperhatikan 

fungsionalitas dan keberlanjutan. 

4. Festival Budaya Islam Online 

Penyelenggaraan festival Islami secara daring membuka akses 

partisipasi yang lebih luas bagi masyarakat global, terutama generasi 

muda. Kegiatan seperti lomba dakwah digital, pembacaan ayat suci 

Al-Qur’an secara virtual, pertunjukan seni Islami, serta pameran 

kaligrafi digital, mampu menjangkau audiens dari berbagai wilayah 



 

162 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

tanpa hambatan geografis. Platform daring berfungsi sebagai 

medium ekspresi budaya yang menghidupkan kembali semangat 

kreativitas dalam bingkai nilai-nilai Islam.83 Festival daring tentunya 

turut menjadi ruang aktualisasi generasi Muslim kontemporer 

dalam melestarikan sekaligus menginovasi warisan budaya Islam 

secara partisipatif. 

Perkembangan digitalisasi telah membuka ruang baru bagi 

kebudayaan Islam untuk berkembang secara dinamis dan 

kontekstual. Melalui kemajuan teknologi informasi, umat Islam 

dapat mengakses pengetahuan Islam, berdakwah, dan 

mengekspresikan nilai-nilai spiritual dalam bentuk yang lebih 

kreatif dan relevan. Inovasi seperti seni digital Islam, penggunaan 

virtual reality dalam pendidikan agama, penerapan teknologi pintar 

dalam arsitektur masjid, dan penyelenggaraan festival budaya Islam 

berbasis daring mencerminkan kemampuan umat Islam dalam 

memadukan tradisi dan modernitas.  

E. Masa Depan Kebudayaan Islam 

Masa depan kebudayaan Islam sangat bergantung pada 

sejauh mana umat Islam mampu merawat akar tradisi yang telah 

menjadi fondasi peradaban, tanpa menutup diri terhadap kemajuan 

dan tantangan zaman. Dalam lanskap dunia yang terus berubah 

akibat pengaruh globalisasi, digitalisasi, dan dinamika sosial-politik, 

keberadaan budaya Islam perlu diarahkan untuk menjadi sumber 

inspirasi moral dan spiritual yang membumi. Ketahanan budaya 

bukan sekadar mempertahankan bentuk luar dari tradisi, melainkan 

memastikan nilai-nilai utama seperti keadilan, kemanusiaan, dan 

kesederhanaan tetap menjadi panduan dalam berkehidupan dan 

berkebudayaan. 

Transformasi budaya Islam ke depan menuntut pendekatan 

kreatif dan berorientasi masa depan. Tradisi lokal yang berakar pada 

nilai-nilai Islam perlu dikembangkan melalui pendekatan edukatif 

                                                             
83 Karim Tartoussieh, “Virtual Citizenship: Islam, Culture, and Politics in the Digital 
Age,” International Journal of Cultural Policy 17, no. 2 (2011): 198–208. 



 

163 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dan inovatif agar tetap relevan dengan kebutuhan generasi baru. 

Lembaga pendidikan, komunitas pesantren, pusat kajian Islam, 

hingga media digital mesti dijadikan sebagai ruang strategis untuk 

membentuk generasi Muslim yang kritis, produktif, dan memiliki 

kepekaan budaya. Ketika kebudayaan Islam mampu hadir dalam 

bentuk yang cerdas dan kontekstual, perannya dalam membentuk 

masyarakat madani yang adil dan beradab akan semakin signifikan. 

Gagasan tentang masa depan kebudayaan Islam bukan hanya 

berkisar pada pelestarian simbol, tetapi menyentuh aspek yang lebih 

substansial: membentuk peradaban yang menjunjung tinggi nilai-

nilai keislaman dalam konteks multikultural dan lintas bangsa. Kerja 

sama antarnegara Muslim dalam isu-isu global seperti keadilan 

sosial, pendidikan, lingkungan, dan kemanusiaan menjadi sangat 

relevan sebagai bentuk konkret dari semangat ukhuwah dan etika 

profetik.84 Dengan demikian, kebudayaan Islam akan terus tumbuh 

sebagai kekuatan spiritual dan kultural yang tidak terjebak pada 

romantisme masa lalu, tetapi mampu menjawab tantangan zaman 

dan menyumbangkan nilai-nilai luhur bagi peradaban dunia. 

Beberapa arah penting dalam menatap masa depan 

kebudayaan Islam dapat dirumuskan sebagai berikut: 

1. Revitalisasi Tradisi dan Kearifan Lokal 

Pelestarian budaya Islam tidak dapat dilepaskan dari 

kekayaan tradisi dan kearifan lokal yang selama berabad-abad telah 

menjadi bagian integral dalam kehidupan masyarakat Muslim. 

Pesantren, masjid tradisional, kaligrafi, seni ukir, serta pertunjukan 

bernuansa Islami seperti wayang dakwah dan tembang sufistik 

merupakan ekspresi budaya yang bukan hanya artistik, melainkan 

sarat nilai-nilai edukatif dan spiritual. Dalam konteks modern, 

revitalisasi tradisi ini tidak boleh berhenti pada aspek seremonial 

semata. Tradisi harus dijadikan sebagai sumber inspirasi intelektual 

                                                             
84 Amat Suroso et al., “Challenges and Opportunities towards Islamic Cultured 
Generation: Socio-Cultural Analysis,” Linguistics and Culture Review 5, no. 1 (2021): 
180–94. 



 

164 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

dan transformasi sosial yang berkelanjutan. Penguatan narasi lokal 

yang Islami menjadi kunci untuk membentengi umat dari ancaman 

krisis identitas dan gempuran budaya global yang homogen. 

2. Penguatan Pendidikan Islam yang Inklusif dan Visioner 

Masa depan kebudayaan Islam sangat bergantung pada 

sistem pendidikan yang mampu menjembatani nilai-nilai wahyu 

dengan dinamika zaman. Pendidikan Islam tidak hanya dituntut 

untuk melahirkan generasi yang taat secara spiritual, tetapi juga 

cerdas dalam menghadapi kompleksitas realitas global. Konsep ulul 

albab, yakni pribadi yang memadukan keimanan dengan keluasan 

ilmu dan ketajaman berpikir, menjadi paradigma penting dalam 

pembangunan kurikulum yang responsif dan berorientasi masa 

depan. Integrasi antara ilmu agama, sains, teknologi, literasi digital, 

dan kesadaran ekologis harus menjadi fondasi dalam mencetak 

generasi pemimpin Muslim yang inklusif, kreatif, serta memiliki visi 

peradaban yang progresif. 

3. Pengembangan Media dan Industri Kreatif Islami 

Industri kreatif menjadi salah satu wahana strategis dalam 

penyebaran nilai-nilai Islam kepada generasi muda yang akrab 

dengan narasi visual, audio, dan budaya populer. Pengembangan 

media Islam berbasis digital yang berkualitas tinggi perlu terus 

didorong agar mampu bersaing di tengah dominasi budaya global 

yang cenderung permisif dan dangkal. Konten-konten Islami seperti 

film inspiratif, animasi edukatif, podcast keislaman, hingga seni 

visual kontemporer dapat menjadi instrumen dakwah yang efektif 

serta mampu membangun citra Islam yang ramah, estetis, dan 

membumi. Strategi semacam ini tidak hanya memperluas jangkauan 

dakwah, tetapi juga menjadikan Islam sebagai sumber inovasi 

budaya yang relevan dan membebaskan. 

4. Kolaborasi Internasional dalam Isu Kemanusiaan 

Kebudayaan Islam memiliki tanggung jawab moral untuk 

hadir di tengah permasalahan global seperti ketimpangan sosial, 

krisis kemanusiaan, pelanggaran hak asasi manusia, dan kerusakan 



 

165 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

lingkungan. Dalam rangka menjawab tantangan tersebut, 

diperlukan kolaborasi antarnegara Muslim serta kemitraan lintas 

budaya dan agama. Peran strategis lembaga-lembaga Islam dalam 

forum internasional, misi kemanusiaan lintas negara, dan dialog 

peradaban menjadi sangat penting untuk menegaskan bahwa Islam 

bukan hanya agama yang spiritual, tetapi juga solutif dan 

konstruktif. Dengan mengusung nilai-nilai keadilan, kasih sayang, 

dan keberlanjutan, budaya Islam dapat tampil sebagai kekuatan etis 

yang memberi arah bagi peradaban dunia yang lebih adil dan 

beradab. 

Hari esok budaya Islam ditentukan oleh kemampuan umat 

Islam untuk menjaga kesinambungan antara nilai-nilai tradisional 

dan tuntutan modernitas. Ketahanan budaya Islam tidak hanya 

bergantung pada pelestarian simbolik, tetapi juga pada revitalisasi 

makna dan fungsi budaya dalam kehidupan sosial, pendidikan, 

teknologi, dan diplomasi global. Lewat penguatan pendidikan 

inklusif, pengembangan media yang bernafaskan spiritualitas, serta 

membangun kolaborasi lintas bangsa untuk memperjuangkan 

keadilan dan kemanusiaan, kebudayaan Islam berpeluang besar 

untuk menjadi kekuatan moral yang membentuk arah baru 

peradaban global, yaitu peradaban yang berlandaskan nilai-nilai 

universal, etika, dan kasih sayang. 



 

166 | P a g e  
 

DAFTAR PUSTAKA 

Athamina, Khalil. “The Tribal Kings in Pre-Islamic Arabia.” Al-
Qanṭara 19, no. 1 (June 30, 1998): 19. 

https://doi.org/10.3989/alqantara.1998.v19.i1.484. 

Abu-Odeh, Lama. “The Politics of (Mis) Recognition: Islamic Law 
Pedagogy in American Academia.” The American Journal of 
Comparative Law 52, no. 4 (2004): 789–824. 

Abuov, Amrekul, Bakhytzhan Orazaliyev, and Aktoty Raimkulova. 
“THE ISLAMIC WORLD IN THE CONTEXT OF 
MODERNIZATION IN THE ERA OF GLOBALIZATION: 
DYNAMICS AND PROSPECTS.” «Вестник НАН РК», no. 5 

(2020): 275–80. 

Adeboye, Godwin O., and Prof Maniraj Sukdaven. “Theological 
Progression in Muhammad’s Preachings in Mecca and 
Medina.” Pharos Journal of Theology, no. 105(5) (September 

2024). https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.521. 

Akhavi, Shahrough. “Islam and the West in World History.” Third 
World Quarterly 24, no. 3 (2003): 545–62. 

Al-Bar, Mohammed Ali, Hassan Chamsi-Pasha, Mohammed Ali Al-
Bar, and Hassan Chamsi-Pasha. “The Sources of Common 
Principles of Morality and Ethics in Islam.” Contemporary 
Bioethics: Islamic Perspective, 2015, 19–48. 

Alifia, Putri Ismukhanah Ayu, and Nayli Fakhriah. “Optimalization 
of Green Sukuk as an Effort to Develop Sustainable 
Development (SDGs) in Review of Maqashid Sharia.” Majapahit 
Journal of Islamic Finance and Management 4, no. 1 (2024): 69–88. 

Almarai, Akeel, and Alessandra Persichetti. “From Power to 
Pleasure: Homosexuality in the Arab-Muslim World from 
Lakhi’a to Al-Mukhannathun.” Religions 14, no. 2 (January 30, 

2023): 186. https://doi.org/10.3390/rel14020186. 

Aydin, Cemil. The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual 
History. Harvard University Press, 2017. 



 

167 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Ayyad, Essam. “Re-Evaluating Early Memorization of the Qurʾān in 
Medieval Muslim Cultures.” Religions 13, no. 2 (February 17, 

2022): 179. https://doi.org/10.3390/rel13020179. 

Baron, Eugene, and Moses S. Maponya. “The Recovery of the 
Prophetic Voice of the Church: The Adoption of a ‘Missional 
Church’ Imagination.” Verbum et Ecclesia 41, no. 1 (July 27, 

2020). https://doi.org/10.4102/ve.v41i1.2077. 

Bentlage, Björn, Marion Eggert, Hans Martin Krämer, and Stefan 
Reichmuth. Religious Dynamics under the Impact of Imperialism 
and Colonialism: A Sourcebook. Vol. 154. Brill, 2016. 

Biln, John. “On The Fabrication of Cultural Memory: History Theme 
Malls in Dubai.” Journal of Islamic Architecture 4, no. 1 (June 21, 

2016): 27. https://doi.org/10.18860/jia.v4i1.3111. 

Boivin, Nicole, and Dorian Q. Fuller. “Shell Middens, Ships and 
Seeds: Exploring Coastal Subsistence, Maritime Trade and the 
Dispersal of Domesticates in and Around the Ancient Arabian 
Peninsula.” Journal of World Prehistory 22, no. 2 (June 9, 2009): 

113–80. https://doi.org/10.1007/s10963-009-9018-2. 

Botz-Bornstein, Thorsten. “What Is the Difference between Culture 
and Civilization?: Two Hundred Fifty Years of Confusion.” 
Comparative Civilizations Review 66, no. 66 (2012): 4. 

Bratton, M. “Briefing: Islam, Democracy and Public Opinion in 
Africa.” African Affairs 102, no. 408 (July 1, 2003): 493–501. 

https://doi.org/10.1093/afraf/adg049. 

Burgess, Cathie. “Beyond Cultural Competence: Transforming 
Teacher Professional Learning through Aboriginal 
Community-Controlled Cultural Immersion.” Critical Studies in 
Education 60, no. 4 (October 2, 2019): 477–95. 

https://doi.org/10.1080/17508487.2017.1306576. 

Burhanudin, Jajat. “Converting Belief, Connecting People: The 
Kingdoms and the Dynamics of Islamization in Pre-Colonial 
Archipelago.” Studia Islamika 25, no. 2 (2018): 247–78. 

Bursi, Adam. “‘You Were Not Commanded to Stroke It, but to Pray 



 

168 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Nearby It’: Debating Touch within Early Islamic Pilgrimage.” 
The Senses and Society 17, no. 1 (January 2, 2022): 8–21. 

https://doi.org/10.1080/17458927.2021.2020604. 

Coulson, Noel James. “Doctrine and Practice in Islamic Law: One 
Aspect of the Problem.” Bulletin of the School of Oriental and 
African Studies 18, no. 2 (1956): 211–26. 

Daniah, Izza Annafisatud. Handbook of Islamic Sects and Movements. 
Islamic Studies Review. Vol. 1, 2022. 

https://doi.org/10.56529/isr.v1i2.87. 

Din, Salah Ud, Sharifah Hayaati Syed Ismail, and Raja Hisyamudin 
Raja Sulong. “Combating Corruption Based on Al-Siyasah Al-
Syar’iyyah Perspective: A Literature Review.” International 
Journal of Ethics and Systems 40, no. 4 (2024): 776–807. 

Donner, Fred M. “Muhammad Und Die Frühe Islamische 
Gemeinschaft Aus Historischer Sicht.” Asiatische Studien - 
Études Asiatiques 68, no. 2 (July 1, 2014): 439–51. 

https://doi.org/10.1515/asia-2014-0028. 

EKİZ, Necmettin Salih. “What Do Orientalist Qur’anic Studies Mean 
For a Muslim?” Tefsir Araştırmaları Dergisi 7, no. Özel Sayı 

(September 30, 2023): 30–51. 
https://doi.org/10.31121/tader.1316371. 

ERBUDAK, Mehmet. “Cultural Interactions of Medieval Societies 
Hidden in The Symmetry of Ornaments.” Journal of Mosaic 
Research, no. 16 (November 3, 2023): 145–56. 

https://doi.org/10.26658/jmr.1376768. 

Farina, Aisya. “Refleksi Sejarah Perkembangan Kebijakan Publik 
Dan Ekonomi Politik Islam Pada Masa Khulafa’al-Rasyidin.” 
ILTIZAMAT: Journal of Economic Sharia Law and Business Studies 

1, no. 2 (2022): 91–103. 

Fisher, Greg. “Kingdoms or Dynasties? Arabs, History, and Identity 
before Islam.” Journal of Late Antiquity 4, no. 2 (September 2011): 

245–67. https://doi.org/10.1353/jla.2011.0024. 

Foss, Clive. “From Byzantium to Islam in Palestine: The Limits of 



 

169 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Archaeology - GIDEON AVNI , THE BYZANTINE-ISLAMIC 
TRANSITION IN PALESTINE: AN ARCHAEOLOGICAL 
APPROACH (Oxford Studies in Byzantium; Oxford University 
Press 2013). Pp. Xvi + 424, Figs. 63. ISBN 978-0-19-9.” Journal of 
Roman Archaeology 27 (November 27, 2014): 967–70. 

https://doi.org/10.1017/S1047759414002311. 

Friedmann, Yohanan. Tolerance and Coercion in Islam: Interfaith 
Relations in the Muslim Tradition. Cambridge University Press, 

2003. 

Gagan Deep. “Digital Transformation’s Impact on Organizational 
Culture.” International Journal of Science and Research Archive 10, 

no. 2 (November 30, 2023): 396–401. 
https://doi.org/10.30574/ijsra.2023.10.2.0977. 

Gomez-Aranda, Mariano. “The Contribution of the Jews of Spain to 
the Transmission of Science in the Middle Ages.” European 
Review 16, no. 2 (May 1, 2008): 169–81. 

https://doi.org/10.1017/S1062798708000161. 

Goodwin, Jack, and Lawrence J. Paszek. “United States Air Force 
History: A Guide to Documentary Sources.” Technology and 
Culture 15, no. 4 (October 1974): 675. 

https://doi.org/10.2307/3102271. 

Groucutt, Huw S., and Michael D. Petraglia. “The Prehistory of the 
Arabian Peninsula: Deserts, Dispersals, and Demography.” 
Evolutionary Anthropology: Issues, News, and Reviews 21, no. 3 

(May 20, 2012): 113–25. https://doi.org/10.1002/evan.21308. 

Hadiz, Vedi R. “A New Islamic Populism and the Contradictions of 
Development.” Journal of Contemporary Asia 44, no. 1 (2014): 

125–43. 

Hallaq, Wael B. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to 
Sunni Usul Al-Fiqh. Cambridge University Press, 1997. 

Haryanto, Sri. “Pendekatan Historis Dalam Studi Islam.” Manarul 
Qur’an: Jurnal Ilmiah Studi Islam 17, no. 1 (2017): 127–35. 

Heintze, Beatrix. “The Extraordinary Journey of the Jaga Through 



 

170 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

the Centuries: Critical Approaches to Precolonial Angolan 
Historical Sources.” History in Africa 34 (May 9, 2007): 67–101. 

https://doi.org/10.1353/hia.2007.0005. 

Hodgson, Marshall G. S. “The Role of Islam in World History.” 
International Journal of Middle East Studies 1, no. 2 (April 29, 

1970): 99–123. https://doi.org/10.1017/S0020743800023990. 

Hussain, Hafiz Amjad, and Hafiz Masood Qasim. “Contribution of 
Islamic Civilization to the Scientific Enterprise of the Modern 
World.” Journal of Religious and Social Studies 4, no. 1 Jan-Jun 

(June 21, 2024): 1–15. https://doi.org/10.53583/jrss07.01.2024. 

Islam, Muhammad Hifdil. “Islam and Civilization (Analysis Study 
on The History of Civilization in Islam).” Al-Insyiroh: Jurnal 
Studi Keislaman 5, no. 1 (March 30, 2019): 22–39. 

https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v5i1.150. 

Ismail, Maulana, Miftahul Jannah, Finna Rahmatia, and Herlini 
Puspika Sari. “Peran Pendidikan Al-Qur’an Dan Hadis 
Terhadap Pembentukan Kebudayaan Islam.” La-Tahzan: Jurnal 
Pendidikan Islam 17, no. 1 (2025): 101–15. 

Kahane, Reuven. “Religious Diffusion and Modernization: A 
Preliminary Reflection on the Spread of Islam in Indonesia and 
Its Impact on Social Change.” European Journal of 
Sociology/Archives Européennes de Sociologie 21, no. 1 (1980): 116–

38. 

———. “Religious Diffusion and Modernization: A Preliminary 
Reflection on the Spread of Islam in Indonesia and Its Impact 
on Social Change.” European Journal of Sociology 21, no. 1 (June 

28, 1980): 116–38. https://doi.org/10.1017/S0003975600003544. 

Keddie, Nikki R. “The Revolt of Islam, 1700 to 1993: Comparative 
Considerations and Relations to Imperialism.” Comparative 
Studies in Society and History 36, no. 3 (1994): 463–87. 

Kipping, Matthias, R Daniel Wadhwani, and Marcelo Bucheli. 
“Analyzing and Interpreting Historical Sources: A Basic 
Methodology.” Organizations in Time: History, Theory, Methods, 

2014, 305–29. 



 

171 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Kocka, Jurgen. “Civil Society from a Historical Perspective.” 
European Review 12, no. 1 (2004). 

Lailatun, Nur, and Kholid Mawardi. “Islamization of The 
Archipelago: A Study of The Arrival and Spread of Islam in 
Indonesia and Malaysia.” Al-Munqidz: Jurnal Kajian Keislaman 

11, no. 1 (2023): 10–30. 

Lala, Ismail. “Ibn ‘Arabī and the Spiritual Sīrah of Prophet 
Muḥammad.” Religions 14, no. 6 (June 19, 2023): 804. 

https://doi.org/10.3390/rel14060804. 

Lottick, Kenneth V. “Some Distinctions between Culture and 
Civilization as Displayed in Sociological Literature.” Social 
Forces, 1950, 240–50. 

Lumbard, Joseph E. B. “Islam, Coloniality, and the Pedagogy of 
Cognitive Liberation in Higher Education.” Teaching in Higher 
Education, February 24, 2025, 1–11. 

https://doi.org/10.1080/13562517.2025.2468974. 

Ma’Arif, Syamsul. “Education as a Foundation of Humanity: 
Learning from the Pedagogy of Pesantren in Indonesia.” Journal 
of Social Studies Education Research 9, no. 2 (2018): 104–23. 

Mélikoff, Iréne. “From God of Heaven to King of Men: Popular Islam 
among Turkic Tribes from Central Asia to Anatolia.” Religion, 
State and Society 24, no. 2–3 (September 1996): 133–38. 

https://doi.org/10.1080/09637499608431734. 

Mohamed, Yasien. “The Evolution of Early Islamic Ethics.” American 
Journal of Islam and Society 18, no. 4 (2001): 89–132. 

Motzki, Harald, and Yasin Dutton. “The Origins of Islamic Law: The 
Qur’an, the Muwatta’ and Madinan ’Amal.” Journal of Law and 
Religion 15, no. 1/2 (2000): 369. 

https://doi.org/10.2307/1051526. 

Muhajir, Muhajir, Rismawati Rismawati, and Nafilaa Istiqomah. 
“Sejarah Pendidikan Islam Pada Masa Rasulullah SAW, 
Khulafa Al-Rasyidin, Dan Bani Umayyah.” Maharsi: Jurnal 
Pendidikan Sejarah Dan Sosiologi 6, no. 3 (2024): 171–77. 



 

172 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Mutamakin, Moch. Al-farizi, and Muhamad Nizar Ulil Albab. 
“REINTERPRETATION OF THE MEANING OF KHALIFAH 
TOWARDS A NEW ISLAMIC CIVILIZATION: A 
CONTEXTUAL THEMATIC STUDY OF THE KHILAFAH 
VERSE.” Leadership: Jurnal Mahasiswa Manajemen Pendidikan 
Islam 6, no. 1 (December 27, 2024): 72–88. 

https://doi.org/10.32478/leadership.v6i1.2719. 

Nol, Hagit. “Arab Migration During Early Islam: The Seventh to 
Eighth Century AD from an Archaeological Perspective.” Open 
Archaeology 9, no. 1 (December 29, 2023). 

https://doi.org/10.1515/opar-2022-0342. 

Nurullah, Abu Sadat. “Globalisation as a Challenge to Islamic 
Cultural Identity.” International Journal of Interdisciplinary Social 
Sciences 3, no. 6 (2008): 45–52. 

Oaks Takacs, Axel M. “The Prophet Muḥammad between Lived 
Religion and Elite Discourse: Rethinking and Decolonizing 
Christian Assessments of the Uswa Ḥasana through 
Comparative Theological Aesthetics.” Islam and Christian–
Muslim Relations 34, no. 3 (July 3, 2023): 245–84. 

https://doi.org/10.1080/09596410.2023.2278305. 

Obaidi, Milan, Jonas R. Kunst, Nour Kteily, Lotte Thomsen, and 
James Sidanius. “Living under Threat: Mutual Threat 
Perception Drives Anti‐Muslim and Anti‐Western Hostility in 
the Age of Terrorism.” European Journal of Social Psychology 48, 

no. 5 (August 25, 2018): 567–84. 
https://doi.org/10.1002/ejsp.2362. 

Othman, Norani. “Muslim Women and the Challenge of Islamic 
Fundamentalism/Extremism: An Overview of Southeast Asian 
Muslim Women’s Struggle for Human Rights and Gender 
Equality.” Women’s Studies International Forum 29, no. 4 (July 

2006): 339–53. https://doi.org/10.1016/j.wsif.2006.05.008. 

Pavlova, Margarita. “Teaching and Learning for Sustainable 
Development: ESD Research in Technology Education.” 
International Journal of Technology and Design Education 23, no. 3 
(August 15, 2013): 733–48. https://doi.org/10.1007/s10798-012-



 

173 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

9213-9. 

Pribadi, Yanwar. “Religious Networks in Madura: Pesantren, 
Nahdlatul Ulama, and Kiai as the Core of Santri Culture.” Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies 51, no. 1 (June 15, 2013): 1. 

https://doi.org/10.14421/ajis.2013.511.1-32. 

Prihantoro, Yogi, and Peni Nurdiana Hestiningrum. “SELAYANG 
PANDANG PERKEMBANGAN AGAMA-AGAMA DUNIA 
DAN SEJARAH PENYEBARANNYA DI NUSANTARA 
(OVERVIEW OF THE DEVELOPMENT OF WORLD 
RELIGIONS AND THE HISTORY OF THEIR SPREAD IN THE 
NUSANTARAOVERVIEW OF THE DEVELOPMENT OF 
WORLD RELIGIONS AND THE HISTORY ).” QUAERENS: 
Journal of Theology and Christianity Studies 2, no. 2 (December 5, 

2020): 165–84. https://doi.org/10.46362/quaerens.v2i2.28. 

Putra, Andi Eka. “Populisme Islam: Tantangan Atau Ancaman Bagi 
Indonesia.” Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 15, no. 02 

(2019): 218–27. 

Renima, Ahmed, Habib Tiliouine, and Richard J. Estes. “The Islamic 
Golden Age: A Story of the Triumph of the Islamic 
Civilization.” In The State of Social Progress of Islamic Societies, 

25–52. Cham: Springer International Publishing, 2016. 
https://doi.org/10.1007/978-3-319-24774-8_2. 

Rizal, Sofian Syaiful, and Hasan Baharun. “Analysis of Archipelago 
Religion and Culture after Islamization in Indonesia.” In 
International Conference on Humanity Education and Society 
(ICHES), 1:133–46, 2022. 

Robinson, Francis. The Cambridge Illustrated History of the Islamic 
World. Cambridge University Press, 1996. 

ROBINSON, FRANCIS. “Islamic Reform and Modernities in South 
Asia.” Modern Asian Studies 42, no. 2–3 (March 1, 2008): 259–81. 

https://doi.org/10.1017/S0026749X07002922. 

Rozali, Ermy Azziaty, and Zamri Ab Rahman. “Kecemerlangan 
Futuhat Islamiyyah Era Khulafa’ Al-Rashidin.” Journal of Al-
Tamaddun 12, no. 2 (December 30, 2017): 25–40. 



 

174 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

https://doi.org/10.22452/JAT.vol12no2.3. 

Sertkaya, Suleyman. “A Critical and Historical Overview of the Sīrah 
Genre from the Classical to the Modern Period.” Religions 13, 
no. 3 (February 24, 2022): 196. 
https://doi.org/10.3390/rel13030196. 

Sidiq, Umar. “Prophetic Leadership in the Development of Religious 
Culture in Modern Islamic Boarding Schools.” Istawa: Jurnal 
Pendidikan Islam 4, no. 1 (2019): 80–97. 

Stone, Leonard A. “The Islamic Crescent: Islam, Culture and 
Globalization.” Innovation: The European Journal of Social Science 
Research 15, no. 2 (June 14, 2002): 121–31. 

https://doi.org/10.1080/1351161022000001269. 

Sugianto, Sugianto, Abdurohim Abdurohim, and Oriza Aditya. 
“Legal Reconstruction and Polygamy Problems in Sharia 
Maqashid and Positive Law Perspectives.” Journal of Social 
Science 3, no. 5 (2022): 1046–55. 

Suroso, Amat, Prasetyono Hendriarto, Galuh Nashrulloh Kartika Mr, 
Petrus Jacob Pattiasina, and Aslan Aslan. “Challenges and 
Opportunities towards Islamic Cultured Generation: Socio-
Cultural Analysis.” Linguistics and Culture Review 5, no. 1 

(2021): 180–94. 

Sutiman, Sutiman, Herminarto Sofyan, Zainal Arifin, Muhammad 
Nurtanto, and Farid Mutohhari. “Industry and Education 
Practitioners’ Perceptions Regarding the Implementation of 
Work-Based Learning through Industrial Internship (WBL-II).” 
International Journal of Information and Education Technology 12, 

no. 10 (2022): 1090–97. 

Svensson, Jonas. “Women’s Human Rights and Islam: A Study of 
Three Attempts at Accommodation.” Lund Studies in the History 
of Religions 12 (2000). 

Tartoussieh, Karim. “Virtual Citizenship: Islam, Culture, and Politics 
in the Digital Age.” International Journal of Cultural Policy 17, no. 

2 (2011): 198–208. 



 

175 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Tolan, John. “Muhammad: Prophet of Peace amid the Clash of 
Empires.” Islam and Christian–Muslim Relations 31, no. 1 

(January 2, 2020): 105–6. 
https://doi.org/10.1080/09596410.2019.1705573. 

Ward, Walter D. “Orientalism and the Study of the Pre-Modern 
Middle East.” Athens Journal of Mediterranean Studies 4, no. 1 

(December 29, 2017): 7–18. https://doi.org/10.30958/ajms.4-1-
1. 

Weaver, James, Letizia Osti, and Ulrich Rudolph. “Putting the House 
of Wisdom in Order: Why the Fourth/Tenth Century?” 
Asiatische Studien - Études Asiatiques 71, no. 3 (December 20, 

2017): 767–70. https://doi.org/10.1515/asia-2017-0056. 

Wright, Catherine, Lacey J. Ritter, and Caroline Wisse Gonzales. 
“Cultivating a Collaborative Culture for Ensuring Sustainable 
Development Goals in Higher Education: An Integrative Case 
Study.” Sustainability 14, no. 3 (January 24, 2022): 1273. 

https://doi.org/10.3390/su14031273. 

Zainiyati, Husniyatus Salamah. “Curriculum, Islamic Understanding 
and Radical Islamic Movements in Indonesia.” Journal of 
Indonesian Islam 10, no. 2 (2016): 285–308. 

Zumthor, Paul, and Catherine Peebles. “The Medieval Travel 
Narrative.” New Literary History 25, no. 4 (1994): 809. 

https://doi.org/10.2307/469375. 



 

176 | P a g e  
 

BIOGRAFI PENULIS 
 

 Nama Drs. Abd. Rahman. K. M.Pd, tempat 
tanggal lahir Bilajeng Pinrang, 31 - 12 - 1962  
riwayat pendidikan, Madrasah Ibtidaiyah 
DDI Bilajeng tahun 1976, Madrasah 
Tsanawiyah DDI Parepare tahun 1979,  dan 
Madrasah Aliyah negeri 1 Parepare tahun 
1982, kemudian S1 Fakultas tarbiyah IAIN 
Alauddin di Parepare tahun 1988 dan S2 
STAIN PAREPARE tahun 2017, kemudian 
riwayat kepegawaian yaitu di angkat jadi 
PNS dosen tahun 1991 sampai sekarang dan 
riwayat pekerjaan pernah jadi sekertaris 
jurusan Tarbiyah STAIN Parepare tahun 
2004 sampai 2006, kemudian ditunjuk 
sebagai wakil ketua dua STAIN Parepare 
tahun 2006 sampai 2010, dan anggota senat 
STAIN Parepare tahun 2010 sampai 2014, 
disamping itu sebagai tenaga pendidik/ 
dosen mengampu dan mengajar beberapa 
mata kuliah disamping menguji skripsi 
mahasiswa. 

 

Luthfiyah Mahrusah lahir di Enrekang, 20 
Juni 2005. Ia merupakan putri pertama dari 
dua bersaudara pasangan Amirullah dan 
Hasmi. Masa kecil dan remajanya ditempuh 
di Kabupaten Enrekang, Sulawesi Selatan. Ia 
memulai pendidikan di SDN 114 Balombong, 
melanjutkan ke SMPN 2 Anggeraja, 
kemudian ke MAN Enrekang, dan saat ini 
menempuh Program Studi Pendidikan 
Agama Islam, di IAIN Parepare. 
Sejak duduk di bangku kuliah, dirinya aktif 
mengembangkan minat di bidang literasi 
dan organisasi. Ia pernah menjabat sebagai 



 

177 | Jejak Agung Peradaban Islam 
 

Koordinator Esai dan Buku FORKIM IAIN 
Parepare, menjadi anggota Forum Lingkar 
Pena (FLP) Cabang Parepare, pengurus 
TurunTangan Cabang Parepare, serta pernah 
menjadi bagian dari tim pengelola Jurnal 
Sipakainge IAIN Parepare.  
Penulis murah senyum ini memiliki 
ketertarikan yang besar pada dunia 
kepenulisan. Ia aktif menulis esai, opini, 
hingga karya ilmiah, dan kerap mengikuti 
lomba menulis tingkat lokal maupun 
nasional. Bidang yang digeluti meliputi 
pendidikan, sejarah, politik, dan teknologi. 
Baginya, menulis adalah ikhtiar merawat 
ingatan, menyalakan cahaya pengetahuan, 
dan menitipkan jejak pemikiran bagi 
generasi yang akan datang. 

 

 

 

 



 

178 | P a g e  
 

SINOPSIS 

Bagaimana peradaban Islam berkembang dari gurun tandus 

Hijaz hingga memengaruhi kebudayaan dunia? Apa yang membuat 

Islam bertahan sebagai kekuatan spiritual, intelektual, dan sosial 

selama lebih dari 14 abad? Dan bagaimana umat Islam merespons 

tantangan globalisasi, teknologi digital, serta krisis identitas 

modern? 

Buku ini mengajak pembaca menelusuri jejak agung 

peradaban Islam sebuah perjalanan panjang yang dimulai dari 

wahyu pertama di Gua Hira, berkembang melalui kepemimpinan 

Rasulullah SAW, masa Khulafā’ al-Rāsyidīn, dinasti-dinasti besar 

seperti Umayyah dan Abbasiyah, hingga Islam di bumi Nusantara. 

Di setiap fase sejarahnya, peradaban Islam menampilkan wajah yang 

dinamis: membangun sistem pemerintahan, melahirkan institusi 

keilmuan, menciptakan seni dan arsitektur, serta merumuskan etika 

sosial yang luhur. 

Lebih dari sekadar catatan sejarah, buku ini membahas 

bagaimana Islam tidak hanya mempertahankan tradisi, tetapi juga 

menghadirkan inovasi budaya di era kontemporer. Pembaca akan 

menemukan bagaimana Islam menghadapi kolonialisme, memaknai 

kebangkitan modern, berinteraksi dengan budaya global, hingga 

membentuk identitas baru di era digital. 

Ditulis dengan pendekatan tematik-historis dan bahasa yang 

komunikatif, buku ini sangat cocok bagi pelajar, mahasiswa, 

pendidik, serta siapa pun yang ingin memahami peradaban Islam 

secara mendalam, relevan, dan kontekstual. Sebuah referensi 

penting bagi generasi Muslim yang ingin membangun masa depan 

dengan pijakan yang kuat pada sejarah dan nilai. 

 


	PENGANTAR REKTOR
	PENGANTAR PENULIS
	DAFTAR ISI
	BAB I
	KONSEP DASAR SEJARAH, BUDAYA, DAN PERADABAN
	A. Pengertian Sejarah, Budaya, dan Peradaban
	B. Perbedaan dan Hubungan antara Budaya dan Peradaban
	C. Sumber-Sumber Sejarah Islam

	BAB II
	KEBUDAYAAN ISLAM MASA NABI MUHAMMAD SAW
	A. Kondisi Jazirah Arab Pra-Islam
	B. Misi Kenabian dan Transformasi Sosial-Budaya
	C. Pembentukan Masyarakat Madani di Madinah
	D. Tradisi, Hukum, dan Etika Islam Awal
	E. Warisan Budaya Islam di Era Kenabian

	BAB III
	KEBUDAYAAN ISLAM MASA KHULAFAUR RASYIDIN
	A. Perluasan Wilayah dan Dinamika Sosial-Budaya
	1. Ekspansi Teritorial yang Signifikan
	2. Pertemuan Budaya dan Integrasi Sosial
	3. Transformasi Budaya dan Identitas Kolektif

	B. Administrasi dan Sistem Pemerintahan
	C. Perkembangan Ilmu dan Pendidikan
	1. Pengajaran Al-Qur’an
	2. Hadis Nabi
	3. Dasar-dasar fiqh
	4. Sejarah Islam awal

	D. Toleransi Antarumat Beragama
	E. Sumbangan Khulafa’ al-Rasyidin bagi Peradaban
	1. Kepemimpinan Berbasis Etika dan Musyawarah
	2. Konsolidasi Sistem Hukum Islam
	3. Pendidikan dan Tradisi Keilmuan
	4. Reformasi Administrasi dan Keuangan Negara
	5. Perluasan Wilayah dan Integrasi Sosial-Budaya
	6. Penguatan Identitas Islam dalam Kehidupan Publik


	BAB IV
	PERKEMBANGAN KEBUDAYAAN ISLAM MASA DINASTI (UMAYYAH, ABBASIYAH, FATIMIYAH, DLL)
	A. Dinasti Umayyah dan Sentralisasi Budaya
	1. Arab sebagai Bahasa Administrasi dan Budaya
	2. Pencetakan Mata Uang Islam
	3. Pengembangan Arsitektur Islam Awal

	B. Masa Keemasan Ilmu Pengetahuan di Era Abbasiyah
	1. Pendirian Bayt al-Hikmah (Rumah Kebijaksanaan)
	2. Ilmu Kedokteran dan Farmasi
	3. Ilmu Astronomi dan Matematika
	4. Ilmu Filsafat dan Teologi
	5. Ilmu Bahasa, Sejarah, dan Sastra

	C. Seni Arsitektur dan Sastra Islam
	1. Arsitektur Islam
	2. Sastra Islam

	D. Interaksi Budaya Islam dan Non-Islam
	1. Penerjemahan Ilmu dan Filsafat Yunani
	2. Pengaruh Budaya Persia dan India
	3. Seni dan Arsitektur Multibudaya
	4. Pluralitas Sosial dan Toleransi Budaya

	E. Kebudayaan di Dunia Islam Barat (Andalusia, Afrika Utara)
	1. Andalusia: Titik Temu Budaya Timur dan Barat
	2. Afrika Utara: Sinergi Arab dan Berber
	3. Warisan Budaya Islam Barat
	Gambar 1. Masjid Cordoba    Gambar 2. Istana Alhambra


	BAB V
	KEBUDAYAAN ISLAM DI NUSANTARA
	A. Proses Masuknya Islam ke Indonesia
	1. Jalur Perdagangan
	2. Jalur Dakwah
	3. Jalur Perkawinan
	4. Jalur Pendidikan
	5. Jalur Politik dan Kekuasaan

	B. Akulturasi Islam dan Budaya Lokal
	1. Arsitektur Masjid Bergaya Tradisional Lokal
	2. Kesusastraan Islam Melayu sebagai Medium Dakwah Budaya
	3. Tradisi Sosial-Keagamaan Bernuansa Islam

	C. Kerajaan-Kerajaan Islam dan Warisan Budaya
	1. Samudra Pasai (abad ke-13 M)
	2. Kesultanan Malaka (abad ke-15 M)
	3. Kesultanan Demak (awal abad ke-16 M)
	4. Kesultanan Aceh, Banten, Mataram Islam, Ternate, dan Tidore

	D. Peran Ulama dan Pesantren dalam Kebudayaan
	1. Pusat Pendidikan dan Pewarisan Ilmu
	2. Agen Transformasi Sosial dan Kultural
	3. Penggerak Perlawanan terhadap Penjajahan
	4. Penjaga Tradisi dan Budaya Islam Nusantara

	E. Seni, Arsitektur, dan Tradisi Islam di Nusantara
	1. Seni Islam dalam Kaligrafi dan Motif Tradisional
	2. Arsitektur Masjid Khas Nusantara
	3. Seni Pertunjukan dan Musik Islami Lokal
	4. Ritual Keagamaan sebagai Tradisi Budaya


	BAB VI
	KEBANGKITAN ISLAM DAN TANTANGAN MODERNITAS
	A. Penjajahan dan Gerakan Kebangkitan Islam
	1. Hilangnya Kedaulatan Politik
	2. Penetrasi Budaya Barat dan Terpinggirkannya Sistem Sosial Islam
	3. Peralihan Sistem Pendidikan dan Hukum kepada Model Sekuler

	B. Reformasi dan Modernisasi Dunia Islam
	C. Tantangan Globalisasi dan Budaya Populer
	D. Peran Lembaga Islam di Era Modern
	E. Digitalisasi dan Transformasi Budaya Islam

	BAB VII
	ISLAM DAN DIALOG PERADABAN KONTEMPORER
	A. Islam dalam Peta Peradaban Global
	B. Islam dan Isu-Isu Global (HAM, Lingkungan, Gender)
	C. Peran Muslim dalam Dialog Antarperadaban
	D. Islam dan Inovasi Budaya di Era Digital
	E. Masa Depan Kebudayaan Islam

	DAFTAR PUSTAKA
	BIOGRAFI PENULIS
	SINOPSIS

