PN PRESS

- agaimana peradaban Islam berkembang dari gurun tandus

e B Hijaz hingga mempengaruhi kebudayaan dun;a" Apayang

;‘.', membuat Islam bertahan .sa.bagal kekuatan. sprlhlal,..u

- intelektual, dan sosial selama lebih dari 14 abad? dan ba; aimana. ¥
umat Islam merespons tantangan gIoballsas, teknologi digital,serta

e 8 knsus identitas modern? . Buku i uu mengajak pembaca tp;e:,n.tllumﬂ\¢irI

jejak agung peradaban Islam sebuah perjalanan panjang yang.' -

~ dimulai dari wahyu pertama di- ‘Gua Hira, berkembang melalui

" kepemimpinan Rasulullah SAW, masa_ Khulafa al-Rasyidin, 3

. dinasti-dinasti besar seperti Umi‘hayah dan Abbasiyah, hingga

| Islam di bumi Nusantara. Di setiap fase sejarahnya, peradaban

. Islam menampilkan wa]ah ya.ng’ dinamis: md:nbangun sistem

. pemerintahan, melahirkan mahtusl keﬂmm,hmendptakan seni 7

' dan arsitektur, serta’ merum“ka]; ‘etika sosial yang luhur. Lebih é

- dari sekadar catatan sejarah, buku ini membahas bagaimana Islam
| tidak hanya mempetahankan tradisi, tetapi j juga mempertahankan
| tradisi, tetapi juga menghad"rkan inovasi budaya di era. .
. kontemporer. Pembaca akan menemukan bagaimana Islam 4
- menghadapi koloma.llsme men}iknm kebangklta modern,
. berinteraksi dengan budaya gl(ﬂ: hingga membentuk identitas
baru di era digital. Ditulis dengan pendekatantematak—ﬁlsions dan
bahasa yang komunif?ahf bukﬁ,"ﬁﬁ* sanga;.eocok bagi pelajar,
' mahasiswa, pendidik serta Elap}l pun\yang ingin memahami _
- peradaban Islam mecara mendalam, levan, dan kontekstual. .
* Sebuah referensi penting bagi generis Muslim yang ingin.
\ mefmbangun masa de,pan dengan p}akdn yang kuaf\pada se;arah

a2

ﬂ-fwﬁm ,.

"

8
|

Loaa Y 1A

; ﬂmuﬁw

,‘-$‘}4
1
Vemy' looge
ERIW ISR
o v
L1 B

- dannilai.
\\. Tl SAPERT s A\ -
| B . R e " N
ks L -y > e 1 h - e 411 cAb-shd s \
1IN Husantary Press 4N . .
Bmma | i

'l

e



Jejak Agung Peradaban
Islam: Sejarah, Budaya,
dan Inovasi Global

Penulis :

Drs. ABD. RAHMAN, M.Si, M.Pd.
Luthfiyah Mahrusah

Editor:

Penerbit IAIN Parepare Nusantara Press
D

2025

i|]Page



Jejak Agung Peradaban Islam: Sejarah, Budaya, dan
Inovasi Global

Penulis
Drs. Abd. Rahman, M. Si., M. Pd.
Luthfiyah Mahrusah

Editor

Desain Sampul

Penata Letak
Arfian Alinda Herman

Copyright IPN Press,
ISBN :
133 hlm 14 cm x 21 cm

Cetakan I, Agustus 2019
Cetakan II, (Edisi Revisi) 2025

Diterbitkan oleh:

TAIN Parepare Nusantara Press

Jalan Amal Bakti No. 08 Soreang
Kota Parepare, Sulawesi Selatan 91132

Hak cipta dilindungi undang-undang

Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan dengan
apapun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Dicetak oleh IAIN Parepare Nusantara Press, Parepare.

ii | Jejak Agung Peradaban Islam



PENGANTAR REKTOR

Assalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh,

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Allah Subhanahu wa
Ta'ala, yang senantiasa melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya
kepada kita semua. Selanjutnya, kami sampaikan salam dan terima
kasih kepada para pembaca yang setia, serta kepada seluruh civitas
akademika IAIN Parepare yang selalu berupaya untuk
meningkatkan kualitas ilmu pengetahuan.

Berkat usaha keras dan dedikasi tinggi, kini kami merasa
bangga dan bahagia untuk memberikan apresiasi kepada penulis
yang terpilih sebagai penerima bantuan Buku Ilmiah 2024. Buku
IImiah ini bukan hanya menjadi suatu prestasi individu, tetapi juga
menjadi cermin keberhasilan institusi dalam mendorong dan
mengembangkan potensi akademis.

Saya, selaku Rektor IAIN Parepare, mengucapkan selamat
kepada penulis yang telah berhasil meraih dukungan ini.
Keberhasilan ini adalah bukti nyata dari kerja keras, ketekunan, dan
dedikasi Anda dalam mengeksplorasi ilmu pengetahuan. Semoga
buku ilmiah yang dihasilkan dapat memberikan kontribusi positif
bagi pengembangan keilmuan dan kehidupan masyarakat.

Tak lupa, penghargaan setinggi-tingginya juga kami
sampaikan kepada Dekan dan tim penilai yang telah menjalankan
seleksi dengan adil dan transparan. Kepada semua pihak yang telah

terlibat dalam penyelenggaraan program Buku Ilmiah 2025, terima
kasih atas peran serta dan kerja kerasnya.

Selamat membaca dan semoga buku ilmiah ini dapat menjadi
sumber inspirasi serta pengetahuan yang berharga bagi kita semua.

Wassalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

iii | Jejak Agung Peradaban Islam



PENGANTAR PENULIS

Segala puji hanya bagi Allah Swt. yang telah
menganugerahkan ilmu, inspirasi, dan kekuatan kepada umat
manusia untuk membaca masa lalu, memahami masa kini, dan
menyiapkan masa depan. Shalawat serta salam semoga tercurah
kepada Nabi Muhammad SAW, pembawa risalah yang mengubah
sejarah umat manusia dari kegelapan menuju peradaban bercahaya.

Buku ini berjudul Jejak Agung Peradaban Islam: Sejarah, Budaya,
dan Inovasi Global. Judul ini tidak dipilih secara kebetulan, melainkan
lahir dari kesadaran bahwa peradaban Islam memiliki kontribusi
besar terhadap perkembangan dunia, yang tidak berhenti pada masa
lalu, tetapi terus bertransformasi hingga hari ini. Jejak peradaban
Islam bukan sekadar fragmen sejarah, melainkan fondasi dan
inspirasi bagi pembangunan masyarakat global yang adil, beradab,
dan berkesadaran spiritual.

Pada buku ini, pembaca diajak menyusuri perjalanan panjang
peradaban Islam dari era kenabian, masa Khulafa’ al-Rasyidin,
puncak kejayaan dinasti-dinasti Islam, hingga penyebaran Islam di
Nusantara. Tidak hanya itu, buku ini juga membahas bagaimana
kebudayaan Islam merespons tantangan zaman mulai dari
kolonialisme, globalisasi, hingga transformasi digital dengan
inovasi, kearifan, dan nilai-nilai universal. Pendekatan yang
digunakan bersifat tematik dan historis, agar memudahkan pelajar,
mahasiswa, dan pembaca umum memahami perkembangan Islam
secara utuh dan kontekstual.

Penulis menyadari bahwa buku ini belum sepenuhnya
sempurna. Oleh karena itu, kritik dan saran dari para pembaca,
guru, dosen, dan akademisi sangat diharapkan demi
penyempurnaan pada edisi berikutnya. Semoga kehadiran buku ini
memberikan manfaat, memperluas wawasan, dan menginspirasi

iv | Jejak Agung Peradaban Islam



generasi Muslim untuk terus merawat, menggali, dan
mengembangkan peradaban Islam secara kreatif dan berkelanjutan.

Parepare, 20 Juni 2025

Penulis

v | Jejak Agung Peradaban Islam



DAFTAR ISI

PENGANTAR REKTOR ......cccciiiiiiiiiiiiiniiicccce iii
PENGANTARPENULIS ......cccoiiiiiiiiiiiicccecce iv
DAFTARISL. ..ot 6
BAB ..o 1
KONSEP DASAR SEJARAH, BUDAYA, DAN PERADABAN........... 1
A. Pengertian Sejarah, Budaya, dan Peradaban ........................... 1
B. Perbedaan dan Hubungan antara Budaya dan Peradaban.....4
C.  Sumber-Sumber Sejarah Islam..........c.ccccceeeviiinencniincnennne. 8
BAB IL..ooiiiiiiiiiiiiiiii s 20
KEBUDAYAAN ISLAM MASA NABI MUHAMMAD SAW ........... 20
A. Kondisi Jazirah Arab Pra-Islam..........ccccoeveeeviiiiiiiiiiecienee, 20
B. Misi Kenabian dan Transformasi Sosial-Budaya................... 28
C. Pembentukan Masyarakat Madani di Madinah.................... 32
D. Tradisi, Hukum, dan Etika Islam Awal.......ccceeeeeeeeeeeeen. 34
E. Warisan Budaya Islam di Era Kenabian.........c..cccccceceveueneeee. 44
BAB IIL ..o 50
KEBUDAYAAN ISLAM MASA KHULAFAUR RASYIDIN............. 50
A. Perluasan Wilayah dan Dinamika Sosial-Budaya.................. 51
B. Administrasi dan Sistem Pemerintahan.............c.c.cccocceennee. 55
C. Perkembangan Ilmu dan Pendidikan............cccccccocininnnnnn. 57
D. Toleransi Antarumat Beragama...........c.ccooeueivvrenincincnnnnen. 62
E. Sumbangan Khulafa’ al-Rasyidin bagi Peradaban................ 63
BAB IV 67



PERKEMBANGAN KEBUDAYAAN ISLAM MASA DINASTI

(UMAYYAH, ABBASIYAH, FATIMIYAH, DLL) ....cccccoovviinieinnene. 67
A. Dinasti Umayyah dan Sentralisasi Budaya..........c.ccccccceueeeeee. 67
B. Masa Keemasan Ilmu Pengetahuan di Era Abbasiyah.......... 69
C.  Seni Arsitektur dan Sastra Islam............cccoevviiiiiiiininne, 73
D. Interaksi Budaya Islam dan Non-Islam.............cccccecevennenee. 77
E. Kebudayaan di Dunia Islam Barat (Andalusia, Afrika Utara)

80

BAB V.o 89

KEBUDAYAAN ISLAM DI NUSANTARA .......cccccoooiiiiiiiiiiies 89
A. Proses Masuknya Islam ke Indonesia...........c.cccceeveininennee. 89
B. Akulturasi Islam dan Budaya Lokal.........cc.ccccccoceeeinininae. 92
C. Kerajaan-Kerajaan Islam dan Warisan Budaya ..................... 95
D. Peran Ulama dan Pesantren dalam Kebudayaan................ 108
E. Seni, Arsitektur, dan Tradisi Islam di Nusantara................. 113

BAB V..o 119

KEBANGKITAN ISLAM DAN TANTANGAN MODERNITAS.... 119

A. Penjajahan dan Gerakan Kebangkitan Islam........................ 119
B. Reformasi dan Modernisasi Dunia Islam.................cc.c....... 129
C. Tantangan Globalisasi dan Budaya Populer........................ 131
D. Peran Lembaga Islam di Era Modern...........c.ccccccvieninnnne. 137
E. Digitalisasi dan Transformasi Budaya Islam........................ 141
BAB VI 148
ISLAM DAN DIALOG PERADABAN KONTEMPORER............... 148
A. Islam dalam Peta Peradaban Global.............c.ccccccoenninnnn. 148

B. Islam dan Isu-Isu Global (HAM, Lingkungan, Gender) ..... 154

7 | Jejak Agung Peradaban Islam



C. Peran Muslim dalam Dialog Antarperadaban..................... 156

D. Islam dan Inovasi Budaya di Era Digital.....................c....... 159
E. Masa Depan Kebudayaan Islam...........ccccccooveiiinininnenns 162
DAFTARPUSTAKA .....cociiiiiiiiiiciiccc e 166
BIOGRAFI PENULIS.........ccoooiiiiiiiiiiiiicccccccce 176
SINOPSIS .....coociiiiiiiiiii e 178

8 | Jejak Agung Peradaban Islam



BAB 1
KONSEP DASAR SEJARAH, BUDAYA,
DAN PERADABAN

A. Pengertian Sejarah, Budaya, dan Peradaban

Kata sejarah dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa Arab
"tarikh" (&%) yang berarti waktu, penanggalan, atau catatan
peristiwa yang terjadi di masa lalu. Dalam istilah Arab klasik, tarikh
digunakan untuk merujuk pada penentuan waktu atau penanggalan
suatu kejadian, yang kemudian berkembang menjadi istilah untuk
penulisan atau pencatatan kejadian historis. Dalam bahasa Inggris,
istilah history berasal dari bahasa Yunani historia, yang berarti
“penyelidikan” atau “pengetahuan yang diperoleh melalui
penyelidikan.”? Dari sini tampak bahwa sejarah tidak hanya sekadar
cerita masa lalu, tetapi merupakan hasil penalaran dan rekonstruksi
ilmiah atas peristiwa-peristiwa tersebut.

Sejarah adalah ilmu yang mempelajari peristiwa-peristiwa
masa lalu umat manusia dengan tujuan memahami dan menjelaskan
dinamika kehidupan serta perubahan sosial, budaya, politik,
ekonomi, dan agama dari waktu ke waktu. Dalam konteks Islam,
sejarah tidak hanya dilihat sebagai catatan kronologis, tetapi juga
sebagai media untuk mengenal sunnatullah (hukum-hukum Allah
dalam sejarah), mengambil pelajaran, dan memperkuat identitas
keislaman.2 Sejarah menjadi cermin bagi umat Islam untuk menilai

1 Sri Haryanto, “Pendekatan Historis Dalam Studi Islam,” Manarul Qur’an: Jurnal
Ilmiah Studi Islam 17, no. 1 (2017): 127-35.

2 Sutiman Sutiman et al, “Industry and Education Practitioners’ Perceptions
Regarding the Implementation of Work-Based Learning through Industrial Internship
(WBL-IL),” International Journal of Information and Education Technology 12, no. 10 (2022):
1090-97.

1|Page



masa lalu, mengevaluasi masa kini, dan merancang masa depan
yang lebih baik.

Sejarah sebagai disiplin ilmu tidak hanya dipahami sebagai
narasi masa lalu, tetapi telah berkembang menjadi bidang studi yang
memiliki kerangka teoritis, metodologi ilmiah, dan pendekatan
multidisipliner. Para ahli dari berbagai zaman dan latar belakang
budaya telah memberikan kontribusi penting dalam merumuskan
pengertian dan fungsi sejarah. Dalam konteks ini, sejarah dipandang
tidak hanya sebagai pengumpulan fakta dan kronologi peristiwa,
tetapi juga sebagai upaya memahami dinamika manusia, struktur
sosial, serta motivasi di balik setiap tindakan yang tercatat dalam
perjalanan waktu. Sejarah adalah hasil dari tafsir, analisis, dan
refleksi terhadap masa lalu yang terus menerus diperbarui dan
dikontekstualisasi oleh generasi berikutnya.

Beberapa tokoh penting dari dunia Islam maupun Barat
memiliki pandangan yang khas mengenai apa itu sejarah dan
bagaimana sejarah seharusnya ditulis serta dipahami. Berikut adalah
pandangan dari tiga tokoh berpengaruh:

1. Ibn Khaldun (1332-1406)

Sebagai salah satu pelopor sosiologi dan filsafat sejarah dalam
dunia Islam, Ibn Khaldun dalam karya monumentalnya
Mugaddimah memberikan definisi sejarah yang jauh melampaui
narasi kronologis semata. Menurutnya:

“Sejarah adalah berita tentang masyarakat manusia dan peradaban
dunia serta tentang perubahan-perubahan yang terjadi pada watak
bangsa dan masyarakat.”

Bagi Ibn Khaldun, sejarah harus dikaji tidak hanya sebagai
catatan peristiwa, tetapi juga sebagai kajian mendalam terhadap
struktur sosial, kondisi ekonomi, kekuasaan politik, serta dinamika
psikologi kolektif suatu bangsa. Konsep asabiyah (solidaritas sosial)
sebagai elemen kunci dalam memahami naik-turunnya peradaban.
Selain itu, Ibn Khaldun mengkritik keras penulisan sejarah yang
tidak berdasarkan verifikasi dan rasionalitas. Sangat penting

2 | Jejak Agung Peradaban Islam



pendekatan ilmiah dan kritis agar sejarah tidak hanya menjadi kisah
hiburan, tetapi sarana pendidikan dan pembangunan peradaban.
2. Kuntowijoyo (1943-2005)

Sebagai pemikir Islam dan sejarawan Indonesia kontemporer,
Kuntowijoyo menyuarakan pentingnya melihat sejarah sebagai ilmu,
bukan hanya sebagai cerita. Kuntowijoyo pernah menyatakan
bahwa:

“Sejarah sebagai ilmu adalah pengetahuan tentang manusia dalam
dimensi waktu.”

Menurutnya, sejarah tidak berhenti pada pengumpulan fakta,
tetapi harus dilihat sebagai struktur dan proses. Selain itu ada dua
dimensi penting dalam sejarah:

a. History as story: sejarah sebagai kisah atau narasi peristiwa.
b. History as science: sejarah sebagai ilmu yang menjelaskan
hubungan sebab-akibat serta struktur di balik peristiwa.?

Sehingga, dalam pendekatan ini, Kuntowijoyo mendorong
agar sejarah dipelajari dengan metode ilmiah, logika sosial, dan
analisis mendalam, serta tidak hanya bersifat naratif. Hal ini juga
menjadi dasar untuk membentuk kesadaran sejarah yang kritis dan
kontekstual, khususnya dalam masyarakat Muslim Indonesia.

3. R.G. Collingwood (1889-1943)

Seorang filsuf sejarah asal Inggris, R.G. Collingwood
memandang sejarah sebagai proses intelektual yang sangat dalam.
R.G. Collingwood mengemukakan bahwa:

“Sejarah adalah proses berpikir ulang oleh sejarawan tentang apa
yang telah dipikirkan oleh tokoh sejarah.”

Bagi Collingwood, tugas sejarawan bukan hanya mencatat apa
yang dilakukan seseorang, tetapi juga memahami mengapa
seseorang melakukan hal tersebut yakni menelusuri motivasi,

3 Shahrough Akhavi, “Islam and the West in World History,” Third World Quarterly 24,
no. 3 (2003): 545-62.

3 | Jejak Agung Peradaban Islam



keyakinan, dan konteks intelektual di balik tindakan sejarah.*
Dengan kata lain, sejarah adalah proses rekonstruksi pemikiran,
bukan sekadar laporan kejadian.
B. Perbedaan dan Hubungan antara Budaya dan Peradaban
1. Perbedaan antara Budaya dan Peradaban

Pada wacana ilmu sosial dan sejarah, istilah budaya dan
peradaban sering digunakan secara bersamaan, bahkan saling
tumpang tindih. Namun, secara konseptual, keduanya memiliki
cakupan dan makna yang berbeda.

a) Ruang Lingkup

Budaya (culture) merupakan hasil cipta, rasa, dan
karsa manusia yang terbentuk melalui proses interaksi sosial
dalam suatu komunitas tertentu. Budaya mencakup
kebiasaan sehari-hari, nilai-nilai moral, norma sosial, bahasa,
adat istiadat, kesenian, dan simbol-simbol yang dimaknai
secara kolektif oleh anggota masyarakat. Karena
dipengaruhi oleh pengalaman historis dan kondisi geografis
yang khas, budaya memiliki karakter lokal yang berbeda-
beda. Setiap suku, bangsa, atau kelompok sosial dapat
memiliki budaya yang unik dan membedakannya dari
kelompok lain.

Peradaban (civilization) dipahami sebagai bentuk
kemajuan suatu masyarakat dalam berbagai aspek
kehidupan, seperti ilmu pengetahuan, teknologi, politik,
ekonomi, hukum, filsafat, dan kesenian.? Peradaban
merupakan hasil dari perkembangan budaya yang telah
mencapai tingkat tinggi dan kompleks. Tidak terbatas pada
satu wilayah atau komunitas, peradaban sering kali
melintasi batas-batas geografis dan etnis. Hal ini disebabkan

4 Francis Robinson, The Cambridge Illustrated History of the Islamic World (Cambridge
University Press, 1996).

5 Kenneth V Lottick, “Some Distinctions between Culture and Civilization as
Displayed in Sociological Literature,” Social Forces, 1950, 240-50.

4 | Jejak Agung Peradaban Islam



oleh adanya proses akulturasi, pertukaran ilmu
pengetahuan, serta integrasi nilai-nilai budaya dari berbagai
masyarakat yang berbeda.

Transformasi budaya menjadi peradaban terjadi
ketika masyarakat berhasil membangun sistem yang
terorganisasi dengan baik dan berpengaruh secara luas.
Peradaban mengindikasikan adanya akumulasi nilai, sistem,
dan karya yang mampu menjawab kebutuhan umat
manusia secara berkelanjutan. Dalam konteks sejarah Islam,
transformasi ini terlihat dalam perubahan budaya
masyarakat Arab pra-Islam menjadi peradaban Islam yang
kosmopolit. Peradaban Islam kemudian berkembang
melalui interaksi dengan unsur-unsur peradaban lain seperti
Persia, Romawi, Yunani, dan India, hingga membentuk
jaringan peradaban yang luas dan berpengaruh di berbagai
belahan dunia.

b) Isi dan Substansi

Budaya mencakup berbagai aspek pola hidup sehari-
hari yang diwariskan dan dipraktikkan oleh suatu
masyarakat secara turun-temurun. Unsur-unsur budaya
meliputi bahasa yang digunakan dalam komunikasi, cara
berpakaian, adat istiadat, sistem kepercayaan dan
keagamaan, kesenian tradisional, makanan khas, serta
sistem nilai yang dijadikan pedoman dalam bertingkah laku.
Budaya bersifat simbolik karena banyak mengandung
makna yang tidak selalu tersurat, dan bersifat ekspresif
karena menjadi sarana ekspresi identitas, emosi, dan
pemikiran masyarakat. Keberadaan budaya mencerminkan
identitas kelompok tertentu dan memperlihatkan dinamika
hubungan sosial yang terus berkembang sesuai konteks
zaman.

Sementara itu, peradaban merupakan hasil akumulasi
dari berbagai pencapaian kolektif umat manusia yang telah

5 | Jejak Agung Peradaban Islam



mencapai tingkat perkembangan tinggi dalam tatanan
kehidupan.6 Cakupan peradaban mencakup bidang ilmu
pengetahuan yang sistematis, filsafat yang mendalam,
struktur politik yang stabil, sistem ekonomi yang kompleks,
teknologi yang berkembang pesat, serta karya-karya besar
dalam bidang sastra dan arsitektur. Peradaban ditandai oleh
keteraturan sosial dan kemajuan yang mampu menopang
kehidupan masyarakat secara berkelanjutan. Sebuah
peradaban juga biasanya memiliki pengaruh lintas budaya
dan mampu menjadi pusat perkembangan pemikiran, seni,
dan sistem sosial dalam skala regional hingga global.
Kedalaman dan Kompleksitas

Budaya memiliki kedalaman yang khas dan dapat
bertahan dalam kelompok sosial yang terbatas tanpa perlu
mengalami perluasan ke luar komunitas asalnya. Budaya
suatu suku atau kelompok etnis, seperti budaya Dayak di
Kalimantan atau budaya Madura di Jawa Timur,
menunjukkan identitas yang kuat meskipun tidak menyebar
secara luas. Keunikan dalam bahasa, ritual, pakaian adat,
seni pertunjukan, serta nilai-nilai lokal menjadi ciri pembeda
yang diwariskan secara turun-temurun. Ketahanan budaya
semacam ini memperlihatkan bahwa eksistensi budaya tidak
selalu bergantung pada jangkauan geografis, melainkan
pada kedalaman makna dan keberlanjutan praktik sosial di
dalam komunitas tersebut.

Sebaliknya, peradaban menunjukkan kompleksitas
yang lebih tinggi karena merupakan hasil akumulasi dari
berbagai unsur budaya yang terintegrasi secara luas dan
berlangsung dalam kurun waktu yang panjang.
Perkembangan peradaban sering kali dipengaruhi oleh

6 Thorsten Botz-Bornstein, “What Is the Difference between Culture and Civilization?:
Two Hundred Fifty Years of Confusion,” Comparative Civilizations Review 66, no. 66

(2012): 4.

6 | Jejak Agung Peradaban Islam



interaksi antarbangsa, baik melalui jalur perdagangan,
migrasi, ekspansi kekuasaan, maupun pertukaran ilmu
pengetahuan. Peradaban Islam, sebagai contoh, merupakan
hasil kontribusi dari berbagai unsur budaya dan pemikiran
yang berasal dari wilayah Persia, Romawi Timur
(Bizantium), India, hingga budaya-budaya lokal yang
berkembang di kawasan Timur Tengah, Afrika Utara, dan
Asia Selatan. Proses asimilasi ini melahirkan struktur sosial
yang maju, sistem ilmu pengetahuan yang mapan, serta
warisan intelektual dan arsitektural yang menjadi ciri khas
peradaban besar.
2. Hubungan antara Budaya dan Peradaban

Meskipun berbeda dalam cakupan dan skala, budaya dan
peradaban memiliki hubungan yang erat dan saling bergantung.
Budaya adalah pondasi dasar dan pembentuk awal dari peradaban.
Tanpa budaya, peradaban tidak akan memiliki akar nilai, karakter,
maupun identitas. Peradaban tumbuh dari konsistensi dan
perkembangan budaya, terutama ketika budaya mampu merespons
tantangan zaman melalui inovasi, adaptasi, dan pengembangan
nilai-nilai luhur. Ketika budaya berkembang secara kolektif dan
melintasi batas-batas lokal, membentuk peradaban yang besar dan
berpengaruh.

Perkembangan peradaban Islam merupakan contoh nyata
hubungan erat antara budaya dan peradaban. Islam hadir tidak
dalam ruang hampa, tetapi menyerap, menyaring, dan membimbing
budaya-budaya lokal menuju nilai-nilai tauhid dan kemanusiaan.
Nilai-nilai seperti keadilan, ilmu, kebersihan, musyawarah, dan
kasih sayang menjadi ruh budaya Islam, yang kemudian melahirkan
peradaban besar di bawah Dinasti Umayyah, Abbasiyah, Andalusia,
hingga Ottoman. Contoh Hubungan antara Budaya dan Peradaban
dalam Islam:

7 | Jejak Agung Peradaban Islam



1. Di wilayah Persia, budaya lokal yang kuat dalam sastra dan seni
diterima dan diislamkan, menghasilkan peradaban Islam-Persia
yang kaya akan puisi, filsafat, dan mistisisme.

2. Di Nusantara, budaya maritim, gotong royong, dan kearifan
lokal digabungkan dengan nilai Islam, melahirkan bentuk
peradaban Islam yang unik seperti sistem pesantren, kesultanan
Islam, dan tradisi keislaman yang damai.”

Maka, hubungan antara budaya dan peradaban dalam Islam
tidak bersifat subordinatif, di mana yang satu mendominasi atau
menghapus yang lain. Sebaliknya, hubungan tersebut bersifat
dialektis dan integratif, yaitu dinamis dan saling memperkaya.
Budaya memberikan dasar-dasar sosial dan ekspresi lokal yang
memungkinkan Islam dapat diterima dengan baik, sementara nilai-
nilai Islam memberikan arahan moral dan transendensi spiritual
yang memandu perkembangan budaya ke arah peradaban yang
lebih mulia dan beradab. Interaksi inilah yang membuat peradaban
Islam mampu beradaptasi dengan berbagai konteks budaya tanpa
kehilangan esensi dari inti ajarannya.

C. Sumber-Sumber Sejarah Islam

Pelajaran sejarah kebudayaan Islam bergantung pada berbagai
jenis sumber yang dapat dipercaya dan digunakan sebagai dasar
penulisan ilmiah. Sumber-sumber sejarah dikelompokkan ke dalam
dua kategori utama, yaitu sumber primer dan sumber sekunder.
Pemahaman yang baik terhadap kedua jenis sumber ini sangat
penting agar kajian sejarah tidak bersifat spekulatif, tetapi obyektif
dan berdasarkan data yang dapat diverifikasi.

1. Sumber Primer

Sumber primer merupakan dokumen, teks, atau peninggalan
otentik yang berasal langsung dari masa lampau dan memiliki
hubungan yang dekat secara kronologis maupun kontekstual

7 Beatrix Heintze, “The Extraordinary Journey of the Jaga Through the Centuries:
Critical Approaches to Precolonial Angolan Historical Sources,” History in Africa 34
(May 9, 2007): 67-101, https:/ / doi.org/10.1353 /hia.2007.0005.

8 | Jejak Agung Peradaban Islam



dengan peristiwa sejarah yang sedang dikaji. Dalam studi sejarah

kebudayaan Islam, sumber primer memiliki nilai otoritatif yang

tinggi karena berasal dari masa pembentukan ajaran dan institusi

Islam, serta mencerminkan realitas sosial, politik, dan budaya umat

Islam pada masa awal.
a) Al-Qur'an

1)

Al-Qur'an adalah kitab suci umat Islam yang
diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW sebagai
petunjuk hidup bagi seluruh manusia.

Meskipun fungsi utamanya adalah sebagai kitab
petunjuk (huda), Al-Qur’an juga berisi banyak narasi
historis yang relevan untuk kajian sejarah.

Al-Qur'an mencatat berbagai peristiwa penting yang
terjadi pada umat terdahulu, seperti kisah Nabi Nuh,
Ibrahim, Musa, Yusuf, dan Isa, beserta umat-umat yang
menerima atau menolak risalah ilahi.’

Selain itu, Al-Qur’an merekam dinamika sosial dan
politik masyarakat Arab, baik sebelum maupun sesudah
kedatangan Islam. Hal ini dapat dilihat dalam ayat-ayat
yang membahas sistem perdagangan, struktur
masyarakat, peperangan, hukum keluarga, hingga relasi
antar suku.

Walaupun Al-Qur'an tidak disusun dalam format
kronologis sebagaimana buku sejarah modern, kitab ini
tetap menjadi sumber historis yang penting karena
mengandung narasi dan nilai-nilai yang membentuk
fondasi budaya dan peradaban Islam.

b) Hadis Nabi

8 Matthias Kipping, R Daniel Wadhwani, and Marcelo Bucheli, “Analyzing and
Interpreting Historical Sources: A Basic Methodology,” Organizations in Time: History,
Theory, Methods, 2014, 305-29.

9 | Jejak Agung Peradaban Islam



1) Hadis merupakan kumpulan riwayat yang mencatat
perkataan (gaul), perbuatan (fi'l), dan persetujuan (tagrir)
Nabi Muhammad SAW.

2) Hadis menjadi sumber primer yang sangat berharga
dalam memahami praktik kehidupan Nabi serta
bagaimana Islam diterapkan dalam konteks sosial
masyarakat awal Islam.

3) Koleksi hadis-hadis tersebut dihimpun dalam berbagai
kitab oleh para ahli hadis, seperti Sahih al-Bukhari,
Sahih Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan Tirmidzi,
Sunan An-Nasa’i, dan Sunan Ibn Majah.

4) Melalui hadis, para peneliti sejarah dapat menelusuri
informasi tentang sistem pemerintahan Nabi, struktur
masyarakat ~Madinah, strategi dakwah Islam,
mekanisme penegakan hukum, peran perempuan dalam
masyarakat, hingga relasi antar umat beragama.

5) Hadis juga melengkapi dan menjelaskan konteks dari
ayat-ayat Al-Qur'an yang bersifat global, sehingga
memberikan gambaran konkret tentang kehidupan
masyarakat Islam awal.?

6) Dokumen Sejarah Resmi, Selain Al-Qur'an dan hadis,
terdapat pula dokumen-dokumen sejarah yang ditulis
atau diotorisasi pada masa Rasulullah SAW dan para
khalifah sesudahnya.

7) Salah satu yang paling terkenal adalah Piagam Madinah
(Mitsaq al-Madinah), yaitu sebuah dokumen sosial-
politik yang disusun oleh Nabi Muhammad SAW
setelah hijrah ke Madinah. Piagam ini menjadi dasar
konstitusional bagi masyarakat plural yang terdiri dari
Muslim, Yahudi, dan suku-suku Arab lain di Madinah.

9 Jack Goodwin and Lawrence ]. Paszek, “United States Air Force History: A Guide
to Documentary Sources,” Technology and Culture 15, no. 4 (October 1974): 675,
https:/ /doi.org/10.2307 /3102271.

10 | Jejak Agung Peradaban Islam



8) Surat-surat resmi Nabi Muhammad kepada penguasa
dunia, seperti Kaisar Heraklius (Romawi Timur), Kisra
Persia, Raja Najasyi (Abyssinia), dan lainnya, juga
menjadi bukti nyata hubungan diplomatik Islam dengan
dunia luar. Surat-surat ini menunjukkan keberanian
diplomasi dan misi dakwah Islam pada masa itu.

9) Selain itu, terdapat perjanjian-perjanjian politik seperti
Perjanjian Hudaibiyah, yang menjadi titik balik strategis
dalam perkembangan dakwah Islam.

10) Dokumen-dokumen administratif lainnya, termasuk
catatan tentang zakat, jizyah, distribusi ghanimah (harta
rampasan perang), serta sistem pengangkatan pejabat
negara, juga menjadi sumber historis yang penting
dalam memahami sistem sosial dan pemerintahan Islam
awal.

11) Pada masa Khulafaur Rasyidin, dokumen-dokumen ini
semakin berkembang menjadi sistem administrasi
formal yang terdokumentasi dengan baik, seperti sistem
diwan (departemen administrasi) pada masa Khalifah
Umar bin Khattab.

2. Sumber Sekunder

Bersumber dari sumber sekunder adalah hasil penafsiran,
penulisan ulang, atau kajian yang disusun oleh pihak lain yang tidak
secara langsung mengalami atau menyaksikan peristiwa sejarah
yang dikaji. Dalam kajian sejarah kebudayaan Islam, sumber
sekunder berperan penting dalam memperluas pemahaman
terhadap data primer dan menyajikan analisis, sintesis, dan
interpretasi yang kritis dari berbagai perspektif. Meski bukan saksi
langsung, sumber sekunder tetap memiliki nilai akademis yang

tinggi, apalagi jika disusun dengan metodologi ilmiah yang kuat.

a) Kitab-Kitab Tarikh (Sejarah) dan Sirah (Biografi Nabi)

Kitab-kitab tarikh (sejarah) dan sirah (biografi Nabi
Muhammad SAW) merupakan bagian penting dari sumber

11 | Jejak Agung Peradaban Islam



sekunder dalam studi sejarah kebudayaan Islam. Karya-
karya ini ditulis oleh para ulama dan sejarawan Muslim
klasik yang hidup beberapa generasi setelah wafatnya Nabi
Muhammad SAW, umumnya pada abad ke-2 hingga ke-8
Hijriah.10 Para penulisnya menggunakan berbagai sumber
primer, seperti hadis, riwayat para sahabat dan tabi'in,
dokumen resmi, serta tradisi lisan yang beredar luas di
tengah masyarakat Muslim.

Pada kitab ini, tidak hanya menyajikan kronologi
peristiwa sejarah, tetapi juga merekam dinamika sosial,
budaya, politik, dan spiritual yang berkembang di dunia
Islam sejak masa kenabian hingga masa kekhalifahan dan
dinasti Islam berikutnya. Pendekatan yang digunakan
bersifat naratif dan deskriptif, namun tetap mencerminkan
semangat ilmiah dan ketelitian dalam menyeleksi riwayat
yang shahih. Beberapa karya bahkan menjadi dasar utama
dalam disiplin ilmu sejarah Islam dan digunakan secara luas
dalam pendidikan Islam hingga saat ini.

Beberapa contoh karya penting dalam kategori ini
antara lain:

1) Tarikh al-Tabari

Ditulis oleh Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir al-
Tabari (w. 923 M), karya ini berjudul lengkap Tarikh al-
Rusul wa al-Muluk (Sejarah Para Rasul dan Raja). Al-
Tabari menyusun sejarah dunia Islam sejak zaman Nabi
Adam hingga abad ke-10 Masehi. Kelebihan karya ini
adalah pendekatan kronologisnya yang rinci serta
penyajian berbagai versi riwayat yang sering Kkali
disertai sanad. Kitab ini menjadi salah satu referensi
paling otoritatif dalam kajian sejarah awal Islam,

10 Suleyman Sertkaya, “A Critical and Historical Overview of the Sirah Genre from the
Classical to the Modern Period,” Religions 13, no. 3 (February 24, 2022): 196,
https:/ /doi.org/10.3390/rel13030196.

12 | Jejak Agung Peradaban Islam



termasuk masa kenabian, Khulafaur Rasyidin, dan era
Umayyah serta Abbasiyah.
2) Sirah Ibn Ishaq

Ditulis oleh Muhammad ibn Ishaq (w. 767 M), ini
adalah karya sirah pertama yang terdokumentasi secara
sistematis. Sayangnya, versi asli tidak sampai utuh ke
generasi berikutnya. Namun, kemudian disusun ulang
dan disaring oleh Ibn Hisyam (w. 833 M) menjadi Sirah
Nabawiyyah Ibn Hisyam. Karya yang sangat penting
karena menyajikan biografi Nabi Muhammad SAW
secara naratif, mulai dari kelahiran, masa kecil,
perjalanan dakwah, hingga wafatnya. Karyanya menjadi
rujukan utama dalam studi kehidupan Nabi
Muhammad SAW dan dijadikan sumber pokok dalam
berbagai kurikulum pendidikan Islam.

3) Al-Bidayah wa al-Nihayah

Karya monumental Ibn Kathir (w. 1373 M),
seorang ulama dan sejarawan besar dari Damaskus.
Kitab ini mencakup sejarah dunia sejak penciptaan Nabi
Adam hingga peristiwa kiamat, dengan fokus utama
pada sejarah Islam. Selain menyajikan sejarah para nabi
dan umat terdahulu, Ibn Kathir menyoroti
perkembangan umat Islam, peristiwa politik, serta
tokoh-tokoh  penting dalam peradaban Islam.!
Kelebihan kitabnya adalah integrasi antara narasi
sejarah dan perspektif keagamaan yang seimbang, serta
penggunaan sumber hadis dan tafsir secara luas.

Kitab-kitab ini menjadi fondasi bagi pemahaman
sejarah Islam klasik, dan hingga kini dijadikan sebagai
rujukan utama dalam studi sirah nabawiyah, figh
sejarah, dan pembentukan identitas peradaban Islam.

11 Ismail Lala, “Ibn “Arabi and the Spiritual Sirah of Prophet Muhammad,” Religions
14, no. 6 (June 19, 2023): 804, https:/ / doi.org/10.3390/1el14060804.

13 | Jejak Agung Peradaban Islam



Keberadaan beberapa karya-karya menunjukkan betapa
seriusnya perhatian para ulama terdahulu dalam
mendokumentasikan perjalanan umat Islam dengan
pendekatan ilmiah yang mendalam dan bertanggung
jawab,

b) Catatan Perjalanan (Rihlah)

Catatan perjalanan atau rihlah merupakan jenis
sumber sekunder yang sangat penting dalam studi sejarah
kebudayaan Islam. Rihiah merujuk pada laporan atau
dokumentasi perjalanan yang ditulis oleh para pelancong
Muslim yang melakukan perjalanan ke berbagai wilayah,
baik di dalam dunia Islam maupun di luar kawasan
mayoritas Muslim. Tujuan perjalanan ini bervariasi, mulai
dari menunaikan ibadah haji, mencari ilmu (thalab al-‘ilm),
berdagang, menjalankan misi diplomatik, hingga sekadar
menjelajahi negeri-negeri yang jauh.

Nilai historis catatan perjalanan terletak pada
gambaran empiris dan deskriptif yang ditawarkan oleh
penulisnya. Dalam rihlah, seorang musafir biasanya
mencatat secara rinci kondisi masyarakat yang
dikunjunginya, termasuk sistem pemerintahan, kehidupan
sosial, praktik keagamaan, aktivitas ekonomi, tradisi
budaya, hingga perbedaan mazhab dan etnis. Oleh karena
itu, rihlah menjadi sumber penting untuk memahami
keanekaragaman peradaban Islam dan dinamika interaksi
antarbudaya dalam ruang dan waktu yang berbeda.
Beberapa catatan perjalanan yang paling dikenal dan sering
dijadikan referensi dalam studi sejarah kebudayaan Islam
antara lain:

Rihlah Ibn Battuta (1304-1369 M)
1) Nama lengkapnya adalah Abu Abdullah Muhammad
ibn Battuta, seorang musafir asal Maroko yang

14 | Jejak Agung Peradaban Islam



dianggap sebagai salah satu pelancong terbesar dalam
sejarah dunia Islam dan dunia secara umum.

2) Dalam perjalanannya yang berlangsung selama kurang
lebih 30 tahun, Ibn Battuta mengunjungi lebih dari 40
negeri, termasuk Maroko, Mesir, Syam (Suriah), Hijaz,
Persia, India, Sri Lanka, Tiongkok, Asia Tengah, hingga
wilayah Afrika Timur dan Andalusia.

3) Hasil perjalanannya dicatat dalam karya berjudul
Tuhfat al-Nuzzar fi Ghara'ib al-Amsar wa ‘Aja'ib al-Asfar
(Hadiah bagi Para Pengamat tentang Keajaiban Kota-
Kota dan Keunikan Perjalanan), yang lebih dikenal
sebagai Rihlah Ibn Battuta.12

Rihlah Ibn Jubayr (1145-1217 M)

1) Nama lengkapnya adalah Abu al-Husayn Muhammad
ibn Ahmad ibn Jubayr, seorang penulis dan pejabat
Andalusia yang terkenal karena laporan perjalanannya
ke Makkah dan wilayah Timur Tengah.

2) Perjalanannya dilakukan pada tahun 1183-1185 M,
terutama dalam rangka menunaikan ibadah haji,
namun juga sekaligus menjadi pengamatan terhadap
kondisi politik dan budaya di wilayah Islam pasca-
Perang Salib.

3) Dalam catatannya, Ibn Jubayr memberikan gambaran
terperinci tentang sistem pemerintahan di Mesir di
bawah Dinasti Ayyubiyah, kondisi pelabuhan di Laut
Merah, kehidupan umat Islam di Makkah dan
Madinah, serta situasi kaum Muslim di wilayah yang
dikuasai oleh Tentara Salib.

12 John Biln, “On The Fabrication of Cultural Memory: History Theme Malls in
Dubai,” Journal of Islamic Architecture 4, no. 1 (June 21, 2016): 27,
https:/ /doi.org/10.18860/jia.v4i1.3111.

15 | Jejak Agung Peradaban Islam



4) Rihlah-nya menunjukkan adanya keterikatan spiritual
umat Islam dengan Tanah Suci sekaligus keprihatinan
terhadap ketidakadilan dan kerusakan moral akibat
pengaruh politik asing.

Catatan semacam memperkaya literatur kajian
sejarah kebudayaan Islam karena menunjukkan variasi
ekspresi budaya dan praktik keislaman di berbagai wilayah,
serta memperlihatkan bagaimana nilai-nilai Islam
diinterpretasikan dan dipraktikkan sesuai dengan konteks
lokal.13 Selain itu, rihlah juga memberikan wawasan tentang
jaringan keilmuan, perdagangan, dan diplomasi yang
menghubungkan berbagai pusat peradaban Islam pada
masa klasik.

¢) Karya-Karya Orientalis dan Sejarawan Modern

Selain sumber-sumber dari kalangan ulama klasik,
studi sejarah kebudayaan Islam juga mengalami
perkembangan yang signifikan melalui kontribusi para
orientalis dan sejarawan modern, baik yang berasal dari
kalangan non-Muslim maupun Muslim. Para ilmuwan ini
umumnya menggunakan pendekatan akademis, kritis, dan
interdisipliner, dengan menggabungkan metodologi sejarah
modern seperti kronologi ilmiah, kritik sumber, pendekatan
antropologis, sosiologis, hingga hermeneutik.* Pendekatan
yang digunakan para orientalis dan sejarawan modern
memiliki ciri khas dalam hal:

1) Netralitas dan objektivitas ilmiah (meskipun tetap perlu
ditelaah secara kritis).

13 Paul Zumthor and Catherine Peebles, “The Medieval Travel Narrative,” New
Literary History 25, no. 4 (1994): 809, https:/ /doi.org/10.2307/469375.

14 Necmettin Salih EKiZ, “What Do Orientalist Qur’anic Studies Mean For a Muslim?,”
Tefsir Arastirmalarnt  Dergisi 7, no. Ozel Sayr (September 30, 2023): 30-51,
https:/ /doi.org/10.31121/tader.1316371.

16 | Jejak Agung Peradaban Islam



2) Ketersediaan akses terhadap manuskrip klasik dan
arsip sejarah yang luas.

3) Penggunaan metode analisis modern yang lebih
sistematis dan komparatif.

Melalui karya-karya mereka, pembaca memperoleh sudut
pandang baru terhadap peradaban Islam, tidak hanya dari aspek
religius, tetapi juga dari dimensi sosial, politik, budaya, dan
intelektual dalam skala global. Berikut beberapa tokoh penting yang
berperan besar dalam studi sejarah Islam modern:

W. Montgomery Watt (1909-2006)

Seorang cendekiawan asal Skotlandia yang dikenal luas atas
kajiannya terhadap kehidupan Nabi Muhammad SAW dan sejarah
awal Islam. Karya terkenalnya meliputi Muhammad at Mecca dan
Muhammad at Medina, yang mencoba menjelaskan kehidupan Nabi
dalam konteks sosial-politik jazirah Arab. Pendekatannya dianggap
simpatik dan berusaha memahami Nabi Muhammad bukan hanya
sebagai tokoh spiritual, tetapi juga sebagai pemimpin sosial dan
negarawan. Meski berasal dari latar belakang non-Muslim, Watt
sering dipuji karena upaya akademiknya yang adil dan berimbang
dalam memahami Islam.

Karen Armstrong (lahir 1944)

Mantan biarawati Katolik yang kemudian menjadi salah satu
penulis populer dalam kajian lintas agama. Karyanya yang terkenal,
Muhammad: A Prophet for Our Time, berusaha menyajikan figur Nabi
Muhammad secara humanis dan relevan bagi pembaca Barat.
Armstrong menekankan nilai-nilai etis, spiritual, dan kemanusiaan
dalam Islam, serta menyuarakan pentingnya membangun dialog
antarumat beragama. Meskipun karyanya bersifat populer,
pendekatan yang digunakan berbasis riset dan sumber historis yang
dapat dipertanggungjawabkan.

Marshall G.S. Hodgson (1922-1968)

Sejarawan dari University of Chicago yang dikenal lewat karya

magnum opus-nya The Venture of Islam (3 jilid). Dalam karyanya,

17 | Jejak Agung Peradaban Islam



Hodgson menyusun narasi besar tentang peradaban Islam secara
sistematis dan global, dengan pendekatan yang sangat komparatif.
Ia memperkenalkan istilah Islamicate untuk membedakan antara
unsur budaya yang bersumber dari Islam dan yang berkembang di
wilayah masyarakat Muslim. Hodgson memandang Islam sebagai
kekuatan peradaban yang berdampak besar terhadap sejarah dunia,
bukan sekadar agama dalam arti sempit.

Fazlur Rahman (1919-1988)

Cendekiawan Muslim asal Pakistan yang aktif di dunia
akademik Barat, khususnya di University of Chicago. Menggabungkan
metodologi tafsir modern dengan pendekatan historis dan filosofis
dalam memahami ajaran Islam. Dalam bukunya Islam, ia menyajikan
sejarah pemikiran Islam secara kritis dan mendalam, mulai dari
masa klasik hingga modern. Rahman dikenal sebagai pelopor
pemikiran reformis Islam kontemporer yang tetap berpegang pada
prinsip-prinsip dasar Islam.

Muhammad Hamidullah (1908-2002)

Seorang sejarawan dan ahli hukum Islam asal India yang
kemudian menetap di Prancis. Terkenal dengan karyanya tentang
diplomasi dan dokumen-dokumen awal Islam, seperti The Muslim
Conduct of State dan Introduction to Islam. la adalah salah satu penulis
awal yang meneliti Piagam Madinah secara akademis, serta
menyusun edisi modern dari surat-surat resmi Nabi Muhammad.
Pendekatannya memadukan disiplin ilmu sejarah, figh, dan
hubungan internasional 1>

Terlepas dari kontribusi besar para orientalis dalam membuka
akses terhadap naskah-naskah klasik dan memperkenalkan studi
Islam di dunia akademis Barat, banyak dari karya-karya mereka
yang mencerminkan bias-bias ideologis, politis, atau bahkan
kolonialistik. Sehingga sangat penting bagi para pembaca Muslim

15 Walter D. Ward, “Orientalism and the Study of the Pre-Modern Middle East,”
Athens Journal of Mediterranean Studies 4, no. 1 (December 29, 2017): 7-18,
https:/ /doi.org/10.30958 / ajms.4-1-1.

18 | Jejak Agung Peradaban Islam



untuk bersikap kritis dan selektif, membedakan antara kajian yang
bersifat ilmiah dan yang bersifat propaganda atau stereotip. Namun,
banyak dari karya-karya orientalis dan sejarawan modern ditulis
dengan itikad baik, dengan disiplin ilmu yang tinggi dan kejujuran
intelektual, dan dengan demikian tetap relevan untuk kajian dan
diskusi akademis.

19 | Jejak Agung Peradaban Islam



BAB II
KEBUDAYAAN ISLAM MASA NABI
MUHAMMAD SAW

A. Kondisi Jazirah Arab Pra-Islam

Pada masa sebelum datangnya Islam, Jazirah Arab memiliki
karakteristik geografis, sosial, ekonomi, agama, dan budaya yang
sangat khas dan kompleks. Memahami kondisi masyarakat Arab
pada masa jahiliyah sangat penting sebagai latar belakang
munculnya risalah kenabian Nabi Muhammad SAW dan
transformasi besar yang dibawa oleh ajaran Islam.
1. Letak Geografis dan Kondisi Alam

Berdasarkan letak geografis, Jazirah Arab, atau Semenanjung
Arabia, secara geografis terletak di persimpangan tiga benua besar:
Asia di sebelah timur laut, Afrika di barat daya, dan Eropa di utara.
Letaknya yang strategis menjadikan kawasan ini sebagai jalur
penghubung penting dalam arus perdagangan, migrasi, dan
pertukaran budaya sejak zaman kuno. Namun, secara topografis,
sebagian besar wilayah Jazirah Arab terdiri atas padang pasir luas
yang tandus, termasuk Gurun Rub’ al-Khali (The Empty Quarter),
yang merupakan salah satu gurun pasir terbesar dan paling kering
di dunia. Luasnya mencapai sekitar 650.000 km? meliputi wilayah
Arab Saudi bagian selatan, Oman, Yaman, dan Uni Emirat Arab.
Iklim ekstrem dan ketiadaan sungai permanen membuat pertanian
hampir tidak mungkin dilakukan di sebagian besar wilayah.1¢

16 Huw S. Groucutt and Michael D. Petraglia, “The Prehistory of the Arabian
Peninsula: Deserts, Dispersals, and Demography,” Evolutionary Anthropology: Issues,
News, and Reviews 21, no. 3 (May 20, 2012): 113-25,
https:/ /doi.org/10.1002/evan.21308.

20| Page



Kondisi geografis yang keras tersebut secara langsung
memengaruhi pola hidup penduduknya. Masyarakat Arab pada
masa pra-Islam (sekitar abad ke-5 hingga awal abad ke-7 Masehi)
hidup dalam situasi yang sangat bergantung pada keberadaan oase,
sumur, dan curah hujan musiman. Kelompok-kelompok suku Badui
hidup secara nomaden, berpindah-pindah mengikuti musim dan
ketersediaan air serta padang rumput untuk ternak unta dan
kambing. Ketangguhan fisik, daya tahan, serta keterampilan
bertahan hidup menjadi ciri khas masyarakat gurun. Sementara itu,
masyarakat yang bermukim di wilayah oase seperti Makkah dan
Madinah, cenderung lebih menetap dan terlibat dalam aktivitas
ekonomi yang lebih beragam, terutama perdagangan.

Perbedaan  geografis juga menyebabkan  disparitas
perkembangan peradaban di wilayah Jazirah Arab. Bagian selatan,
terutama Yaman, memiliki iklim yang lebih mendukung untuk
pertanian dan pengelolaan air. Hal ini memungkinkan terbentuknya
peradaban-peradaban awal seperti Kerajaan Saba (sekitar abad ke-10
SM-275 M), Himyar, dan Ma'in yang dikenal dengan sistem irigasi
canggih seperti Bendungan Ma'rib. Wilayah selatan juga lebih
terbuka terhadap pengaruh luar, terutama dari peradaban India,
Persia, dan Ethiopia. Sebaliknya, wilayah tengah (Najd) dan utara
lebih terisolasi dan tertinggal dalam hal organisasi sosial dan
ekonomi. Kota Makkah, meskipun berada di wilayah kering,
memiliki posisi penting sebagai pusat ziarah dan perdagangan, yang
kelak menjadi titik awal transformasi besar dalam sejarah peradaban
Islam.17
2. Struktur Sosial dan Politik

Struktur sosial masyarakat Arab pada masa pra-Islam (sekitar
abad ke-5 hingga awal abad ke-7 M) sangat dipengaruhi oleh sistem

17 Nicole Boivin and Dorian Q. Fuller, “Shell Middens, Ships and Seeds: Exploring
Coastal Subsistence, Maritime Trade and the Dispersal of Domesticates in and Around
the Ancient Arabian Peninsula,” Journal of World Prehistory 22, no. 2 (June 9, 2009):
113-80, https:/ /doi.org/10.1007 /s10963-009-9018-2.

21 | Jejak Agung Peradaban Islam



kesukuan. Masyarakat Arab hidup dalam komunitas yang terbagi ke
dalam suku-suku (gabilah) dengan sistem hubungan sosial yang
bersifat tribalistik, artinya ikatan darah dan garis keturunan menjadi
fondasi utama dalam menentukan identitas dan posisi seseorang
dalam masyarakat. Dalam konteks tersebut, ikatan kesukuan atau
‘ashabiyah menjadi prinsip utama yang mengatur kehidupan sosial.

Loyalitas kepada suku dianggap lebih penting daripada
prinsip keadilan universal. Akibatnya, solidaritas kelompok sangat
kuat, tetapi juga rawan menimbulkan konflik antarsuku karena
setiap tindakan yang menyakiti satu anggota suku dianggap sebagai
serangan terhadap seluruh suku. Karakteristik Struktur Sosial dan
Politik Jazirah Arab Pra-Islam:

a. Berbasis Keturunan dan Suku:

1) Setiap individu diidentifikasi berdasarkan sukunya,
bukan sebagai warga negara dalam pengertian modern.

2) Status sosial ditentukan oleh garis nasab (keturunan),
jumlah anggota suku, dan kekuatan militer.

b. Kepemimpinan Suku:

1) Tiap suku dipimpin oleh seorang syaikh (kepala suku)
yang dipilih berdasarkan usia, pengalaman, keberanian,
dan kemampuan mediasi.

2) Syaikh memiliki wewenang dalam mengambil keputusan
penting, menyelesaikan sengketa, dan mewakili suku
dalam hubungan eksternal.

c. Tidak Ada Pemerintahan Terpusat:

1) Tidak ditemukan konsep negara bangsa (nation-state)
seperti saat ini.

2) Hubungan antarsuku bersifat informal dan temporer,
biasanya berdasarkan aliansi sementara.

d. Penyelesaian Konflik Berdasarkan Adat:

1) Tidak terdapat sistem hukum tertulis yang mengikat

semua suku.

22 | Jejak Agung Peradaban Islam



2) Penyelesaian masalah dilakukan melalui adat istiadat
dan konsensus kelompok.

3) Hukum balas dendam (gishash) sangat umum, yang
sering berujung pada siklus kekerasan berkepanjangan.

e. Sering Terjadi Perang Antar Suku:

1) Perang suku (harb) menjadi bagian dari dinamika sosial.
Konflik dapat berlangsung puluhan tahun, seperti
Perang al-Basus antara suku Taghlib dan Bakar yang
berlangsung sekitar 40 tahun.

2) Pemicu konflik biasanya hal-hal yang tampak sepele
seperti masalah harga diri, wanita, atau pelanggaran
wilayah, tetapi berkembang menjadi konflik berdarah.

f. Status Sosial yang Hierarkis:
1) Bangsawan suku (asyraf) menempati posisi tertinggi
dalam struktur sosial.
2) Di bawahnya terdapat orang merdeka biasa, lalu budak
dan orang asing (mawali) yang memiliki hak sosial
terbatas.18
Kondisi sosial-politik melahirkan masyarakat yang kuat
dalam loyalitas internal tetapi sangat rentan terhadap perpecahan
dan ketidakstabilan. Islam hadir di tengah struktur yang tidak
terorganisir secara sentral ini dengan membawa visi masyarakat
tauhid yang adil, beradab, dan menempatkan keadilan serta
persaudaraan di atas identitas suku. Transformasi sosial inilah yang
kemudian menjadi fondasi terbentuknya masyarakat Islam yang
inklusif dan teratur secara hukum.
3. Keadaan Ekonomi

Pada masa pra-Islam, sekitar abad ke-5 hingga awal abad ke-7
Masehi, kehidupan ekonomi masyarakat Jazirah Arab ditandai oleh
dominasi sektor perdagangan. Kota Makkah menjadi pusat kegiatan

18 Greg Fisher, “Kingdoms or Dynasties? Arabs, History, and Identity before Islam,”
Journal ~ of  Late  Antiquity 4, mno. 2  (September  2011):  245-67,
https:/ /doi.org/10.1353/jla.2011.0024.

23 | Jejak Agung Peradaban Islam



ekonomi paling penting di wilayah Hijaz karena letaknya yang
strategis di jalur perdagangan internasional yang menghubungkan
Yaman di selatan dengan Syam (Suriah) di utara, serta wilayah
sekitarnya seperti Irak dan Laut Merah. Jalur dagang ini menjadi
bagian dari incense route yang telah dikenal sejak zaman kuno.
Makkah juga memiliki daya tarik spiritual karena keberadaan
Ka'bah yang dihormati oleh berbagai suku Arab, sehingga setiap
tahun menarik para peziarah, sekaligus menciptakan momentum
pertemuan ekonomi, sosial, dan budaya. Al-Qur’an sendiri mencatat
kebiasaan dagang masyarakat Quraisy dalam Surah Quraisy ayat 1-
2:
LY 55 ()
%) 4125 oL A (T)

“Karena kebiasaan orang-orang Quraisy, (yaitu) kebiasaan mereka

bepergian pada musim dingin dan musim panas.” (Q.S. Quraisy:

1-2)

Ayat ini menunjukkan bahwa perjalanan dagang sudah
menjadi bagian dari struktur sosial-ekonomi Quraisy secara teratur
dan berkesinambungan. Pada musim dingin (asy-syitd’), mereka
melakukan ekspedisi ke Yaman, sedangkan pada musim panas (ash-
shaif), mereka menuju Syam, wilayah kekuasaan Romawi Timur
yang saat itu merupakan pusat perdagangan dunia Mediterania.
Melalui sistem ini, Makkah berkembang menjadi pusat distribusi
barang dan jasa yang ramai, serta memperkuat dominasi ekonomi
kaum Quraisy atas Jazirah Arab.

Selain perdagangan, masyarakat Arab juga menggantungkan
penghidupan dari kegiatan seperti beternak unta dan kambing,
bercocok tanam di wilayah oase, serta menjadi pemandu kafilah
yang andal dalam menjelajah padang pasir. Beberapa wilayah
seperti Yaman dan Tha'if memiliki lahan subur dan mendukung
pertanian, terutama anggur, buah-buahan, dan rempah-rempah.
Namun demikian, akses terhadap kekayaan ekonomi sangat

24 | Jejak Agung Peradaban Islam



timpang. Kegiatan dagang berskala besar hanya dapat dilakukan
oleh elite Quraisy yang memiliki modal dan jaringan luas, sementara
masyarakat bawah hanya mendapat bagian kecil sebagai pekerja
atau buruh harian.

Meskipun aktivitas ekonomi berlangsung dengan dinamis,
sistem yang berlaku masih jauh dari prinsip keadilan. Banyak terjadi
praktik ekonomi yang eksploitatif, seperti riba (bunga uang yang
berlipat ganda), penipuan dalam takaran dan timbangan, serta
praktik monopoli oleh kelompok elit. Budak dan orang miskin
menjadi korban dari sistem yang menindas dan tidak memberi
ruang keadilan ekonomi.’® Inilah salah satu latar belakang penting
munculnya Islam yang kemudian membawa visi ekonomi berbasis
nilai spiritual dan sosial, seperti larangan riba, perintah menunaikan
zakat, kejujuran dalam transaksi, dan perlindungan terhadap hak-
hak kaum lemah. Transformasi besar ini dimulai sejak turunnya
wahyu pertama pada tahun 610 M kepada Nabi Muhammad SAW,
dan menjadi bagian utama dalam ajaran Islam hingga kini.

4. Kehidupan Keagamaan

Pada masa pra-Islam, yakni sekitar abad ke-5 hingga awal
abad ke-7 Masehi (kurang lebih tahun 400-610 M), kehidupan
keagamaan masyarakat Jazirah Arab didominasi oleh sistem
kepercayaan politeistik dan ritual-ritual pagan. Suku Quraisy
sebagai pengelola Ka'bah di Makkah memfasilitasi penyembahan
terhadap ratusan berhala yang ditempatkan di sekitar bangunan suci
tersebut. Meskipun Ka'bah awalnya dibangun oleh Nabi Ibrahim AS
dan Nabi Ismail AS sebagai simbol tauhid, fungsi aslinya telah
bergeser jauh menjadi pusat politeisme Arab.

Selain penyembahan terhadap berhala, masyarakat Arab juga
mempraktikkan animisme, takhayul, perdukunan, dan berbagai

bentuk ritual mistik. Di sisi lain, terdapat juga komunitas minoritas

19 Khalil ‘Athamina, “The Tribal Kings in Pre-Islamic Arabia,” Al-Qantara 19, no. 1
(June 30, 1998): 19, https://doi.org/10.3989/alqantara.1998.v19.i1.484.

25 | Jejak Agung Peradaban Islam



yang menganut agama samawi seperti Yahudi dan Nasrani, terutama

di wilayah Yaman, Najran, dan Madinah, yang telah masuk ke Arab
sejak abad-abad sebelumnya melalui proses migrasi, perdagangan,

dan pengaruh kekuasaan asing seperti Romawi dan Persia.
Karakteristik Kehidupan Keagamaan Jazirah Arab (400-610 M):
a. Dominasi Politeisme dan Penyembahan Berhala:

1)
2)

3)

Hampir semua suku Arab memiliki berhala sendiri-
sendiri.

Beberapa berhala terkenal di Makkah: Hubal, al-Lat, al-
Uzza, dan Manat.

Tercatat ada sekitar 360 berhala di sekitar Ka'bah,
menjadikannya pusat ritual politeistik tahunan.

b. Kepercayaan Animisme dan Mistisisme:

1)

Masyarakat percaya pada roh-roh leluhur, tempat
angker, dan kekuatan benda-benda keramat.

Praktik perdukunan (kahin) dan ramalan bintang (ar-
rasad) menjadi bagian dari sistem kepercayaan harian.
Banyak masyarakat Arab melakukan ritual untuk
meminta keberuntungan, perlindungan, atau
kesembuhan melalui perantara makhluk halus.

c. Keberadaan Agama Samawi:

1)

Yahudi berkembang di Yaman sejak abad ke-4 M dan di
Madinah (suku Bani Quraizah, Bani Nadhir, dan Bani
Qainuga’).

Nasrani (Kristen) masuk melalui wilayah Najran, Hirah,
dan utara Arab sejak abad ke-3 hingga ke-6 M karena
pengaruh Bizantium dan Abisinia.

Meskipun memiliki sistem keagamaan yang terstruktur,
komunitas ini tetap menjadi minoritas dan tidak terlalu
memengaruhi kehidupan spiritual mayoritas Arab.

d. Munculnya Kaum Hanif:

1)

Kaum hanif adalah kelompok kecil orang Arab yang
menolak berhala dan mencari ajaran tauhid murni.

26 | Jejak Agung Peradaban Islam



2) Tokoh hanif penting: Zaid bin Amr bin Nufail (paman
Umar bin Khattab), Waraqah bin Nawfal (sepupu
Khadijah), dan lainnya.

3) Kaum hanif hidup menjelang masa kenabian Nabi
Muhammad SAW dan menunjukkan adanya kesadaran
monoteistik yang masih bertahan sejak ajaran Nabi
Ibrahim AS.20

Kondisi spiritual yang bercampur aduk ini melatarbelakangi
munculnya Islam sebagai agama tauhid yang mengoreksi
penyimpangan keagamaan Arab pra-Islam. Ketika Nabi Muhammad
SAW menerima wahyu pertama pada tahun 610 M, dimulailah
transformasi besar dalam aspek keyakinan, dari masyarakat politeis
menuju masyarakat beriman yang berbasis pada ajaran tauhid,
nubuwwabh, dan akhlak ilahiyah.

5. Kondisi Moral dan Budaya

Pada masa pra-Islam, sekitar abad ke-5 hingga awal abad ke-7
Masehi (400-610 M), kondisi moral masyarakat Jazirah Arab berada
dalam situasi yang oleh Islam kemudian disebut sebagai jahiliyah
yakni kebodohan moral dan spiritual. Sistem nilai yang berlaku saat
itu sangat ditentukan oleh ikatan kesukuan (asabiyah), di mana
loyalitas kepada suku lebih tinggi dibandingkan prinsip keadilan
atau kemanusiaan universal. Pertikaian antar suku sering kali
berlangsung selama puluhan tahun hanya karena konflik
kehormatan atau pembalasan dendam. Kehormatan keluarga dan
kesukuan dijunjung tinggi, bahkan melebihi nilai kebenaran objektif.

Salah satu dampak dari sistem sosial tribalistik tersebut
adalah lemahnya penghargaan terhadap hak asasi manusia,
terutama terhadap perempuan, anak-anak, dan kaum lemah. Praktik
penguburan bayi perempuan hidup-hidup (wa’d) merupakan
fenomena tragis yang menunjukkan rendahnya posisi perempuan

20 Akeel Almarai and Alessandra DPersichetti, “From Power to Pleasure:
Homosexuality in the Arab-Muslim World from Lakhi’a to Al-Mukhannathun,”
Religions 14, no. 2 (January 30, 2023): 186, https:/ /doi.org/10.3390/1el14020186.

27 | Jejak Agung Peradaban Islam



dalam masyarakat saat itu. Perempuan dianggap beban ekonomi
dan aib dalam struktur patriarkal yang ekstrem. Budak juga
diperlakukan sebagai properti tanpa hak dan kerap diperdagangkan
secara terbuka di pasar-pasar utama seperti di Makkah, Ukaz, dan
Yathrib.

Kehidupan budaya saat itu memang memperlihatkan sisi
yang kontras. Di satu sisi, masyarakat Arab pra-Islam memiliki
warisan puisi lisan (syi'ir) yang sangat tinggi nilainya secara estetika
dan linguistik. Festival-festival sastra seperti di pasar Ukaz menjadi
ajang kompetisi puisi yang diikuti oleh penyair dari berbagai suku.
Nilai-nilai seperti keberanian, kemurahan hati, kesetiaan, dan
kejujuran tetap dijunjung tinggi dalam puisi-puisi tersebut,
meskipun dalam praktik sosialnya nilai-nilai itu seringkali
dikompromikan oleh kepentingan suku dan kekuasaan.

Secara umum, kondisi budaya dan moral masyarakat Arab
pra-Islam memperlihatkan dualitas: kemajuan dalam ekspresi sastra
dan tradisi lisan, namun disertai oleh kerusakan moral yang sistemik
dalam bentuk penindasan, diskriminasi, dan kekerasan struktural.
Inilah konteks sosial tempat Nabi Muhammad SAW diutus pada
tahun 610 M, dengan membawa misi utama memperbaiki akhlak
umat manusia (i utammima makarim al-akhlaq). Ajaran Islam
kemudian secara bertahap membentuk masyarakat baru yang
menjunjung nilai tauhid, keadilan sosial, kesetaraan gender, dan
perlindungan terhadap kaum lemah, sekaligus memelihara unsur
budaya yang positif dalam masyarakat Arab.

B. Misi Kenabian dan Transformasi Sosial-Budaya

Pada tahun 610 M, Nabi Muhammad SAW menerima wahyu
pertama di Gua Hira, Jabal Nur, sebelah timur laut Makkah.
Peristiwa monumental ini menandai awal dari misi kenabian yang
tidak hanya bersifat religius, tetapi juga mengandung dimensi sosial
dan budaya yang revolusioner. Wahyu yang pertama kali turun
adalah lima ayat pertama dari Surah Al-’Alaq, yang menjadi fondasi

28 | Jejak Agung Peradaban Islam



penting peradaban Islam, yakni menekankan pentingnya ilmu

pengetahuan, membaca, dan relasi antara manusia dan Tuhannya.

AR a5 5 s e G IR 318 il L
L L g i e g3

Artinya: Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu Yang

menciptakan, Dia telah menciptakan manusia dari sequmpal darah.

Bacalah, dan Tuhanmulah Yang Maha Pemurah, Yang mengajar

(manusia) dengan perantaran kalam, Dia mengajar kepada manusia

apa yang tidak diketahuinya.(Q.S. Al Alaq: 1-5)

Tidak hanya menandai kebangkitan spiritual, wahyu yang
turun kepada Nabi Muhammad SAW juga menyiratkan dimulainya
sebuah transformasi sosio-kultural.2! Misi kenabian bertujuan untuk
memberantas kemusyrikan, menegakkan tauhid, menegakkan
keadilan sosial, dan memperbaiki akhlak masyarakat Arab yang
sebelumnya hidup dalam kondisi jahiliyah. Masyarakat yang
tadinya mengutamakan status kesukuan, kekayaan, dan kekuasaan,
kini diarahkan pada prinsip-prinsip keimanan, pengetahuan, dan
kesetaraan di hadapan Tuhan.

Transformasi sosial-budaya yang dibawa oleh Nabi
Muhammad SAW antara lain:

1. Penghapusan diskriminasi sosial berdasarkan ras dan
keturunan

Islam menolak sistem kasta dan superioritas berdasarkan garis
keturunan, suku, atau warna kulit. Prinsip bahwa semua manusia
adalah setara di hadapan Allah ditegaskan dalam khutbah Haji
Wada’ tahun 632 M. Nabi Muhammad SAW menyatakan bahwa
tidak ada kelebihan orang Arab atas non-Arab, atau orang putih atas
orang hitam, kecuali dalam ketakwaan. Sosok Bilal bin Rabah,
seorang mantan budak berkulit hitam dari Habsyi, diangkat sebagai

21 Axel M. Oaks Takacs, “The Prophet Muhammad between Lived Religion and Elite
Discourse: Rethinking and Decolonizing Christian Assessments of the Uswa Hasana
through Comparative Theological Aesthetics,” Islam and Christian-Muslim Relations 34,
no. 3 (July 3, 2023): 245-84, https:/ /doi.org/10.1080/09596410.2023.2278305.

29 | Jejak Agung Peradaban Islam



muazin pertama Islam dan diberikan posisi terhormat dalam
masyarakat Muslim, menjadi simbol nyata dari prinsip kesetaraan
tersebut.
2. Penghormatan terhadap perempuan

Sebelum Islam, perempuan tidak memiliki status hukum yang
jelas; mereka tidak mewarisi harta, tidak dilibatkan dalam
pengambilan keputusan, dan sering menjadi korban kekerasan sosial
seperti pernikahan paksa atau pembunuhan bayi perempuan. Islam
datang membawa perubahan radikal: perempuan diberi hak waris
(QS. An-Nisa: 7), diakui kepribadiannya sebagai individu merdeka,
dan diperbolehkan menuntut ilmu, berbisnis, serta berpartisipasi
dalam urusan sosial. Istri Nabi, Khadijah RA, merupakan seorang
pebisnis sukses dan menjadi contoh nyata peran aktif perempuan
dalam masyarakat Islam awal.
3. Penekanan pada keilmuan dan kejujuran

Wahyu pertama Islam menekankan pentingnya membaca dan
ilmu pengetahuan (QS. Al-"Alaq: 1-5). Rasulullah SAW juga dikenal
luas karena integritas pribadinya, bahkan sebelum diangkat menjadi
Nabi, dengan gelar al-Amin (yang terpercaya).22 Dalam interaksi
sosial dan ekonomi, beliau selalu menjunjung tinggi kejujuran,
keadilan, dan amanah. Tradisi keilmuan dalam Islam berkembang
pesat sejak awal karena dorongan agama untuk berpikir, belajar, dan
menyebarkan ilmu, yang kelak menjadi fondasi kemajuan
peradaban Islam di bidang sains, filsafat, dan pendidikan.

Begitu menerima wahyu pertama pada tahun 610 Masehi,
Nabi Muhammad memulai misi kenabiannya dengan penuh
kebijaksanaan dan perencanaan yang matang. Tantangan yang
dihadapi sangat kompleks, baik dari aspek sosial, politik, maupun
budaya. Sehingga dakwah Islam tidak disampaikan secara sporadis,
melainkan melalui tahapan-tahapan yang strategis dan bertahap,

22 Eugene Baron and Moses S. Maponya, “The Recovery of the Prophetic Voice of the
Church: The Adoption of a “Missional Church” Imagination,” Verbum et Ecclesia 41, no.
1 (July 27, 2020), https:/ /doi.org/10.4102/ ve.v41i1.2077.

30 | Jejak Agung Peradaban Islam



disesuaikan dengan kondisi masyarakat dan dinamika zaman.
Dengan pendekatan ini, dakwah Islam mencerminkan visi kenabian
Rasulullah dalam membangun umat dan peradaban Islam secara
menyeluruh, berakar pada keimanan, dan berorientasi pada
transformasi sosial yang berkelanjutan. Dakwah Rasulullah SAW
dilakukan secara bertahap dan strategis:

a. Fase Makkah (610-622 M)

Dakwah dimulai secara rahasia selama tiga tahun
pertama, ditujukan kepada orang-orang terdekat seperti
Khadijah, Abu Bakar, Ali bin Abi Thalib, dan Zaid bin
Haritsah. Setelah itu, dakwah dilakukan secara terbuka
kepada masyarakat Quraisy dan umum, meskipun
mendapatkan perlawanan keras dari para tokoh elit Makkah
yang merasa terancam secara politik dan ekonomi. Fokus
dakwah pada periode ini adalah penanaman akidah tauhid,
pembentukan karakter, keteguhan moral, serta ajakan
kepada nilai-nilai universal seperti keadilan, kesabaran, dan
kasih sayang. Rasulullah dan para pengikutnya mengalami
berbagai bentuk intimidasi, embargo ekonomi, dan bahkan
pengusiran, namun tetap menunjukkan ketabahan luar
biasa.

b. Fase Madinah (622-632 M)

Setelah peristiwa hijrah ke Yatsrib (Madinah), dakwah
memasuki fase kelembagaan dan politik. Di Madinah, Nabi
Muhammad SAW mendirikan masyarakat baru yang plural
dan inklusif, terdiri dari kaum Muhajirin, Anshar, serta
komunitas Yahudi dan kelompok lain. Beliau menyusun
Piagam Madinah, sebuah dokumen sosial-politik yang
mengatur hak dan kewajiban seluruh komunitas serta
menjamin kebebasan beragama. Dalam fase ini juga terjadi
peperangan defensif seperti Perang Badar, Uhud, dan
Khandaq, yang menjadi bagian dari pembelaan terhadap
eksistensi umat Islam. Selain itu, Rasulullah menerapkan

31 | Jejak Agung Peradaban Islam



sistem hukum Islam, distribusi zakat, perlindungan
terhadap minoritas, dan pembangunan tatanan sosial-
ekonomi berbasis keadilan.
c. Implikasi Misi Kenabian terhadap Peradaban
Misi kenabian yang dibawa oleh Rasulullah SAW
tidak terbatas pada dimensi teologis semata, tetapi menjadi
fondasi utama dalam pembentukan peradaban Islam yang
bercirikan intelektualitas, toleransi, dan peradaban tinggi.
Ajaran-ajaran Islam yang menyentuh aspek spiritual, moral,
sosial, politik, dan ilmiah menciptakan sebuah tatanan
masyarakat yang inklusif dan berorientasi pada kemajuan.
Dalam beberapa abad kemudian, warisan ini berkembang
menjadi peradaban besar di Damaskus, Baghdad, Kairo,
hingga Andalusia, yang memengaruhi tidak hanya dunia
Islam tetapi juga peradaban Barat dalam bidang ilmu
pengetahuan, filsafat, kedokteran, dan seni.z3
C. Pembentukan Masyarakat Madani di Madinah
Setelah melalui tekanan politik dan sosial yang berat di
Makkah, peristiwa Hijrah Nabi Muhammad SAW ke Madinah pada
tahun 622 M menjadi titik balik penting dalam sejarah Islam. Hijrah
bukan sekadar perpindahan geografis, melainkan transformasi
struktur sosial dan politik umat Islam dari komunitas tertindas
menjadi masyarakat yang berdaulat dan terorganisasi. Di Madinah,
Rasulullah memulai pembentukan masyarakat madani yang
inklusif, berkeadilan, dan berbasis pada prinsip-prinsip etik Islam.
Pembentukan Masyarakat Madani mencakup beberapa aspek utama:
1. Konsep Masyarakat Madani
Rasulullah SAW membangun masyarakat yang tidak
didasarkan pada suku, ras, atau kekayaan, tetapi pada prinsip
tauhid, persaudaraan, kesetaraan, dan hukum. Masyarakat madani

2% Godwin O. Adeboye and Prof Maniraj Sukdaven, “Theological Progression in
Muhammad’s Preachings in Mecca and Medina,” Pharos Journal of Theology, no. 105(5)
(September 2024), https:/ / doi.org/10.46222 / pharosjot.105.521.

32 | Jejak Agung Peradaban Islam



yang dibentuk menjunjung tinggi nilai keadilan sosial, partisipasi
aktif warga, toleransi antar umat beragama, serta supremasi
hukum.?* Hal ini menjadi model awal dari tatanan sosial yang ideal
menurut pandangan Islam, yang menolak diskriminasi dan
penindasan.
2. Piagam Madinah Sebagai Konstitusi Pertama

Untuk mengatur kehidupan sosial-politik masyarakat plural
di Madinah, Nabi Muhammad SAW menyusun Piagam Madinah (al-
Sahifah), yang dianggap sebagai dokumen konstitusional pertama
dalam sejarah Islam. Piagam ini mengatur hak dan kewajiban
seluruh penduduk Madinah termasuk kaum Muslimin, Yahudi, dan
berbagai suku lain dalam satu sistem koeksistensi damai. Beberapa
poin penting dalam piagam ini meliputi:

a. Jaminan kebebasan beragama

b. Tanggung jawab bersama dalam mempertahankan kota

c. Penyelesaian konflik berdasarkan musyawarah dan

hukum yang disepakati

d. Jaminan keadilan tanpa diskriminasi suku atau agama
3. Institusi Sosial: Masjid Sebagai Pusat Komunitas

Rasulullah SAW mendirikan Masjid Nabawi sebagai institusi
pertama di Madinah, bukan hanya untuk ibadah, tetapi juga
berfungsi sebagai pusat pendidikan, musyawarah, pengadilan, dan
distribusi bantuan sosial. Dari masjid inilah nilai-nilai Islam
disebarkan, hukum ditegakkan, dan masyarakat diberdayakan.
Peran strategis masjid ini menjadikan Islam sebagai agama yang
melekat erat dengan aspek sosial dan kenegaraan.
4. Etika sosial dan kohesi antar kelompok

Salah satu tantangan awal di Madinah adalah menyatukan
kaum Muhajirin (pendatang dari Makkah) dan Anshar (penduduk

24 Jurgen Kocka, “Civil Society from a Historical Perspective.,” European Review 12, no.
1 (2004).

33 | Jejak Agung Peradaban Islam



asli Madinah).?> Nabi Muhammad SAW menanamkan prinsip
ukhuwah Islamiyah (persaudaraan sesama Muslim), dengan
mempersaudarakan mereka secara langsung dalam kehidupan sosial
dan ekonomi. Semangat solidaritas, berbagi, dan saling membantu
inilah yang menjadi fondasi kohesi sosial yang kuat dan berhasil
meredam potensi konflik horizontal di masyarakat plural.

Melalui pendekatan yang visioner dan berlandaskan nilai-
nilai wahyu, Nabi Muhammad SAW berhasil membentuk model
masyarakat madani yang menjadi rujukan dalam sejarah Islam dan
konsep kenegaraan modern. Masyarakat Madinah adalah contoh
nyata bahwa Islam mampu membangun peradaban yang beretika,
inklusif, adil dan harmonis dalam keberagaman.

D. Tradisi, Hukum, dan Etika Islam Awal

Masa awal Islam ditandai dengan transformasi besar dalam
struktur sosial, spiritual, dan hukum masyarakat Arab. Islam tidak
hanya membawa ajaran teologis, tetapi juga memperkenalkan
tatanan baru yang menyentuh sendi-sendi kehidupan umat
manusia. Tradisi, hukum, dan etika yang dibentuk pada periode ini
menjadi fondasi utama bagi peradaban Islam selanjutnya.

1. Tradisi Baru yang Dibentuk oleh Islam

Islam memperkenalkan sejumlah tradisi religius yang tidak
hanya bersifat ritual, tetapi juga memiliki nilai-nilai sosial yang
mendalam. Shalat berjamaah, misalnya, bukan sekadar ibadah
individual kepada Tuhan, tetapi juga sarana untuk membangun
solidaritas sosial, kesetaraan, dan disiplin kolektif. Zakat ditetapkan
sebagai mekanisme distribusi kekayaan yang adil untuk mengurangi
kesenjangan sosial. Puasa Ramadan mengajarkan pengendalian diri
dan empati terhadap mereka yang kurang beruntung. Haji, sebagai
ibadah tahunan, memperkuat identitas kolektif umat Islam secara
global serta mempertemukan beragam etnis dalam semangat

% John Tolan, “Muhammad: Prophet of Peace amid the Clash of Empires,” Islam and
Christian-Muslim ~ Relations 31, no. 1  (January 2, 2020): 105-6,
https:/ /doi.org/10.1080/09596410.2019.1705573.

34 | Jejak Agung Peradaban Islam



persaudaraan dan persamaan di hadapan Allah. Tradisi-tradisi ini
menggantikan atau menata ulang kebiasaan lama masyarakat Arab
pra-Islam yang sering kali bersifat tribalistik, eksklusif, dan tidak
berorientasi pada kesejahteraan kolektif.
2. Pembentukan Sistem Hukum Islam

Islam juga memperkenalkan sistem hukum yang revolusioner
pada masanya. Al-Qur'an dan sunnah Nabi Muhammad SAW
ditetapkan sebagai sumber hukum utama. Dalam Al-Qur’an,
berbagai ayat mengatur hubungan manusia dengan Tuhan (hablum
minallah) maupun hubungan antar sesama manusia (hablum
minannas), mulai dari persoalan ibadah, keluarga, transaksi bisnis,
hingga urusan kriminalitas dan pemerintahan. Sunnah, sebagai
penjelas dan pelengkap Al-Qur’an, memberikan contoh konkret dari
penerapan nilai-nilai hukum dalam kehidupan nyata.26

Pembentukan hukum Islam pada masa awal juga
mencerminkan fleksibilitas dan kontekstualitas. Misalnya, prinsip
ijtihad digunakan oleh Nabi dan para sahabat untuk menjawab
persoalan yang belum dijelaskan secara eksplisit dalam nash, yang
kemudian menjadi cikal bakal perkembangan ilmu fikih.

Prinsip Utama yang Menjiwai Hukum Islam pada Masa Awal

Pada masa awal Islam, hukum tidak disusun hanya sebagai
instrumen peraturan, tetapi lebih dari itu: hukum Islam hadir
sebagai jalan menuju kemaslahatan umat. Ia dibangun di atas nilai-
nilai yang luhur dan universal. Tiga prinsip utama yang menjadi
pondasi hukum Islam sejak awal adalah keadilan (‘adl),
musyawarah (syura), dan maqasid al-shari’ah.27 Ketiganya tidak
hanya menyusun kerangka hukum yang fungsional, tetapi juga

2 Yasien Mohamed, “The Evolution of Early Islamic Ethics,” American Journal of Islam
and Society 18, no. 4 (2001): 89-132.

27 Noel James Coulson, “Doctrine and Practice in Islamic Law: One Aspect of the
Problem,” Bulletin of the School of Oriental and African Studies 18, no. 2 (1956): 211-26.

35 | Jejak Agung Peradaban Islam



mengarahkan hukum Islam agar tetap relevan dan kontekstual
dalam lintas zaman.
a. Keadilan (Adl)

Keadilan merupakan pilar pokok dalam seluruh
bangunan hukum Islam. Prinsip ini menuntut perlakuan
yang setara bagi semua orang, termasuk kepada lawan dan
orang yang berbeda pandangan. Islam menolak segala
bentuk kezaliman dan diskriminasi.

0 20 5B 2 B Gl 815651 5l 6]
TN 50 50 Lo 1 e VT o8 i
& 5185 Ly 5l 4
Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman! Jadilah kamu orang-
orang yang selalu menegakkan keadilan karena Allah, menjadi saksi
dengan adil. Dan janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum
membuatmu tidak berlaku adil. Berlaku adillah! Karena (adil) itu
lebih dekat kepada takwa. Dan bertakwalah kepada Allah. Sungquh,
Allah Maha Mengetahui apa yang kamu kerjakan.”( QS Al-
Ma’idah: 8)

Melalui ayat di atas, Allah memerintahkan orang-
orang yang beriman untuk selalu menjadi pembela
kebenaran dan keadilan, bahkan ketika berhadapan dengan
orang-orang yang mereka benci. Keadilan dalam Islam
bersifat prinsipil dan absolut, tidak boleh dipengaruhi oleh
emosi, fanatisme, atau kepentingan pribadi. Keadilan yang
sejati haruslah karena Allah, bukan karena kelompok atau
golongan. Dalam konteks pembuatan hukum, dalam ayat
disebutkan bahwa hukum harus ditegakkan tanpa pilih
kasih, berlaku adil terhadap semua lapisan masyarakat,
baik kawan maupun lawan.

b. Musyawarah (Syura)

Islam menekankan pentingnya musyawarah dalam
pengambilan keputusan, baik dalam ranah keluarga,
masyarakat, maupun pemerintahan, sebagai wujud

36 | Jejak Agung Peradaban Islam



penghargaan terhadap akal dan partisipasi kolektif umat.?
Prinsip ini tidak hanya mencerminkan tata kelola yang
demokratis, tetapi juga menjadi ciri khas masyarakat
madani yang ideal, di mana keputusan tidak diambil secara
sepihak, melainkan melalui dialog, pertimbangan bersama,
dan pencarian kemaslahatan umum. Dengan musyawarah,
Islam mendorong terciptanya tatanan sosial yang adil,

inklusif, dan bertanggung jawab.
&

] 70~ o2 8207 & \& ETEN v o o8 - %o Zon ¥
Lo pdit 55 515 5 sliall 1415 2 5l 1 il Gl 5

G395 3485
Artinya: "Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi)
seruan Tuhannya dan melaksanakan shalat, sedang urusan mereka
(diputuskan) dengan musyawarah di antara mereka, dan mereka
menafkahkan sebagian dari rezeki yang Kami berikan kepada
mereka." (QS Asy-Syura: 38)

Pada ayat di atas, Allah menegaskan bahwa salah
satu ciri utama dari masyarakat yang beriman adalah
musyawarah dalam mengatur urusannya, seperti yang
dinyatakan dalam QS Asy-Syara: 38. Hal ini mencerminkan
bahwa Islam tidak menganut sistem otoriter, melainkan
mendorong terciptanya tata kelola masyarakat yang
partisipatif dan dialogis. Musyawarah bukan sekedar
prosedur sosial, melainkan bagian dari ekspresi nilai-nilai
keimanan yang luhur, karena di dalamnya terkandung
penghormatan terhadap akal budi manusia, pengakuan
terhadap keragaman pendapat, dan semangat kebersamaan
dalam mencari solusi yang terbaik bagi umat.

Sedangkan  dalam  konteks  hukum  Islam,
musyawarah merupakan landasan lahirnya ijma'
(konsensus ulama) yang merupakan salah satu sumber

28 Wael B Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul Al-
Figh (Cambridge University Press, 1997).

37 | Jejak Agung Peradaban Islam



hukum Islam setelah Al Qur'an dan sunnah. Prinsip ini juga
membuka ruang bagi praktik ijtihad kolektif, di mana para
ahli hukum dan intelektual Islam bekerja sama untuk
merumuskan solusi hukum yang relevan dengan dinamika
zaman. Dengan demikian, musyawarah memastikan bahwa
hukum Islam tidak kaku, tetapi terus hidup dan
berkembang secara manusiawi, kontekstual, dan
berkeadilan sosial.
c. Magqasid al-Shari‘ah (Tujuan Syariat Islam)

Istilah maqashid syariah terdiri atas gabungan dua
kata, yakni magqashid (bentuk jamak darimagshad) yang
artinya maksud atau tujuan dan syariagh yang artinya
hukum-hukum Allah untuk pedoman manusia. Singkatnya,
sebagaimana diterangkan Ghofar Sidiq dalam Teori
Magqashid Syariah dalam Hukum Islam, magqashid
syarigh adalah tujuan-tujuan yang hendak dicapai dari
suatu penetapan hukum. Tujuan utama dari magqashid
syariah adalah merealisasikan kemanfaatan untuk umat
manusia (mashalih al-ibad) baik urusan dunia maupun
urusan akhirat.29

Para ulama menyepakatinya karena pada dasarnya
semua ketentuan dalam syari'ah adalah bertujuan demi
terciptanya maslahah atau kemanfaatan, kebaikan, dan
kedamaian umat manusia dalam segala urusannya, baik
urusan di dunia maupun urusan akhirat.

Menurut Imam Asy-Syatibi maqashid syariah
memiliki 5 hal inti yaitu :

1) Ad-Diin (1a o)) atau Menjaga Agama

2 Lama Abu-Odeh, “The Politics of (Mis) Recognition: Islamic Law Pedagogy in
American Academia,” The American Journal of Comparative Law 52, no. 4 (2004): 789-
824.

38 | Jejak Agung Peradaban Islam



Syariah Islam menjaga kebebasan berkeyakinan
dan beribadah, tidak ada pemaksaan kehendak dan
tidak ada tekanan dalam beragama. Allah berfirman
dalam QS Al-Baqarah ayat 256 ]

F LAl e N AN G G a s &1 Y
Artinya: “Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam),

sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang
sesat” (Q.S Al-Baqarah : 256)

Menjaga agama dalam maqashid syari'ah juga
merupakan upaya untuk menjaga amalan ibadah
seperti shalat, zikir, dan sebagainya serta bersikap
melawan ketika agama Islam dihina dan dipermalukan.
Begitu pula amalan ibadah juga berperan untuk
menjaga keutuhan dan kemuliaan agama itu sendiri.
Nabi Muhammad SAW bersabda :

eS8 Gas i) A8 288 g2l fad il Alae Sl
Artinya: “Shalat adalah tiang agama. Barang siapa mendirikan
shalat, maka ia menegakkan agama, dan barang siapa meninggalkan
shalat, maka ia merobohkan agama”
2) Hifdzu An-Nafs ( O0000 OOO0DODO00) atau Menjaga
Jiwa

Berdasarkan peringkat kepentingannya, menjaga
jiwa dapat dibedakan menjadi tiga perangkat, yaitu:

a) Dharuriyyat, misalnya memenuhi kebutuhan pokok
berupa makanan untuk mempertahankan hidup.
Yang jika kebutuhan ini tidak terpenuhi, akan
mengakibatkan terancamnya jiwa manusia dari
kelemahan, bahkan pada tingkat kematian.

b) Hajiyat, seperti dibolehkannya berburu dan
menikmati makanan lezat. Yang mana jika
kebutuhan ini tidak terpenuhi sebenarnya tidak

39 | Jejak Agung Peradaban Islam



akan terjadi apapun, bahkan jika ada indikasi
memaksakan, akan mempersulit hidupnya.

c) Tahsiniyat, seperti ditetapkannya tata cara makan
dan minum. Hal demikian itu hanya Dbersifat
kesopanan, dan sama sekali tidak akan mengancam
jiwa manusia ataupun mempersulitnya.3

Al-Qur’an juga menjelaskan agar umat manusia

dapat memelihara jiwanya QS Al-Furqan' ayat 68:

ub\éhd]amwjuy}‘ﬁjddb‘ﬁ\‘m\

Artinya: Dan orang-orang yang tidak menyembah tuhan yang lain
beserta Allah dan tidak membunuh jiwa yang diharamkan Allah
(membunuhnya) kecuali dengan alasan) yang benar, dan tidak
berzina, barang siapa yang melakukan demikian itu, niscaya dia
akan mendapat dosa”( QS Al-Furqan: 6)

Selain itu, menjaga jiwa juga erat kaitannya
untuk menjamin atas hak hidup manusia seluruhnya
tanpa terkecuali. Hal ini tercantum dalam QS Al-
Maidah ayat 32 :

wu\JaLulSsuAJY\@qu\memm;st
Flaed Wbl LAT K8 WA Ha La_m;

Artinya: “Barangsiapa yang membunuh seorang manusia, bukan
karena orang itu (membunuh) orang lain, atau bukan karena
membuat kerusakan di muka bumi, maka seakan-akan dia telah
membunuh  manusia  seluruhnya. Dan  barang siapa  yang
memelihara kehidupan seorang manusia, maka seolah-olah dia telah

memelihara kehidupan manusia semuanya”(QS Al-Maidah ayat
32)

30  Sugianto Sugianto, Abdurohim Abdurohim, and Oriza Aditya, “Legal
Reconstruction and Polygamy Problems in Sharia Magqashid and Positive Law
Perspectives,” Journal of Social Science 3, no. 5 (2022): 1046-55.

40 | Jejak Agung Peradaban Islam



3) Ifdzu Agql (DUD DD 0OOOOOO ) atau Menjaga Akal

Akal adalah sesuatu yang membedakan manusia
dengan makhluk lainnya. Inilah salah satu yang
menyebabkan manusia menjadi makhluk dengan
penciptaan terbaik dibandingkan yang lainnya. Akal
akan membantu manusia untuk menentukan mana
yang baik dan buruk. Penghargaan Islam terhadap
peran akal terdapat pada orang yang berilmu, yang
mempergunakan akal-nya untuk memikirkan ayat-ayat
Allah SWT. Sebagaimana firman Allah SWT dalam QS
Ali-Imran ayat 190-191:

a_il_iy J\.@_\MJ d.d\ u)u;\j UAJY\" u\jw\dhéu\

g._\\d.c L\gs AJ.\\A_\....: JL\S\
Artinya: “Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan
silih bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-
orang yang berakal (190), (yaitu) orang-orang yang mengingat
Allah sambil berdiri atau duduk atau dalam keadaan berbaring dan
mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya
berkata): “Ya Tuhan kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan

sia-sia, Maha Suci Engkau, maka peliharalah kami dari siksa
neraka).”( Q.S Ali-Imran :190-191)

4) Hifdzu An Nasl (il Lis ) atau Menjaga Keturunan

Kemaslahatan utama yang dilindungi syariat
melalui poin ini adalah keberlangsungan suatu generasi
manusia, untuk mencegahnya dari kepunahan, dengan
upaya-upaya yang mengacu pada kebaikan di dunia
dan akhirat. Salah satu poin penting dalam sebuah
pernikahan adalah lahirnya generasi penerus yang
diharapkan dapat berkontribusi lebih baik. Keturunan
menjadi penting, salah satu yang mencelakai penjagaan

41 | Jejak Agung Peradaban Islam



keturunan adalah dengan melakukan zina. Dalam Al-
Qur’an, Allah berfirman secara tegas mengenai zina
yaitu pada QS An-Nur ayat 2:

r,s;;uy mmuu@.ﬁh\}dsuﬂ;u@bn}m)n
w}ﬁY\eﬂ\}mbuyyeaﬁu\AM\L)JJ@MULA@J
}A\U@M&uﬁ\muﬁ@

Artinya: “Pezina perempuan dan pezina laki-laki, deralah masing-
masing dari keduanya seratus kali, dan janganlah rasa belas kasihan
kepada keduanya mencegah kamu untuk (menjalankan) agama
(hukum) Allah, jika kamu beriman kepada Allah dan hari kemudian;
dan hendaklah (pelaksanaan) hukuman mereka disaksikan oleh
sebagian orang-orang yang beriman.”(QS An-Nur : 2)

5) Hifdzu Al Maal ( DO0O00 OO0O0OCOO0O ) atau Menjaga
Harta
Pembahasan perkara harta lebih ke arah interaksi
dalam muamalah. Menjaga harta adalah dengan
memastikan bahwa harta yang kamu miliki tidak
bersumber dari yang haram. Serta memastikan bahwa
harta tersebut didapatkan dengan jalan yang diridhai
Allah bukan dengan cara bathil sebagaimana
difirmankan Allah dalam QS. Al-Bagarah ayat 188:

R QT ) gy 135 Jlalally 25 28050 1RE Y 5
0325 815 A 8 015 6 5
Artinya: “Dan  janganlah sebahagian kamu memakan harta
sebahagian yang lain di antara kamu dengan jalan yang bathil dan
(janganlah) kamu membawa (urusan) harta itu kepada hakim,
supaya kamu dapat memakan sebahagian daripada harta benda
orang lain itu dengan (jalan berbuat) dosa, padahal kamu
mengetahui”

Dari semua paparan di atas, tampak bahwa maqashid al-
syari'ah merupakan aspek penting dalam pengembangan hukum
Islam. Ini sekaligus sebagai jawaban bahwa hukum Islam itu dapat

42 | Jejak Agung Peradaban Islam



dan bahkan sangat mungkin beradaptasi dengan perubahan-
perubahan sosial yang terjadi di masyarakat.?! Adaptasi yang
dilakukan tetap berpijak pada landasan-landasan yang kuat dan
kokoh serta masih berada pada ruang lingkup syari'ah yang bersifat
universal. Ini juga sebagai salah satu bukti bahwa Islam itu selalu
sesuai untuk setiap zaman dan pada setiap tempat.

3. Etika Islam Awal

Etika merupakan salah satu aspek fundamental dalam ajaran
Islam sejak masa awal kenabiannya. Islam tidak hanya hadir sebagai
sistem ibadah atau hukum semata, tetapi juga sebagai panduan
moral dan akhlak yang membentuk karakter individu dan
masyarakat. Nabi Muhammad SAW dikenal bukan hanya sebagai
pemimpin politik dan spiritual, tetapi juga sebagai teladan akhlak
yang luhur dalam pergaulan sosial.

Nilai-nilai utama dalam etika Islam awal antara lain adalah
kejujuran, kesederhanaan, dan empati terhadap fakir miskin.
Kejujuran menjadi landasan dalam membangun kepercayaan, baik
dalam hubungan antarindividu maupun dalam aktivitas ekonomi
dan sosial. Kesederhanaan tercermin dalam ajakan untuk tidak
hidup berlebih-lebihan dan selalu merasa cukup dengan apa yang
dimiliki.32 Empati terhadap fakir miskin ditunjukkan melalui sikap
peduli, berbagi, dan tanggung jawab sosial terhadap kelompok yang
lemah.

Islam juga menanamkan etos keadilan ekonomi melalui
pelarangan berbagai bentuk praktik yang merugikan orang lain,
seperti riba, kecurangan dalam transaksi, dan perbuatan zalim.
Nilai-nilai ini bertujuan untuk menciptakan kehidupan sosial yang

31 Putri Ismukhanah Ayu Alifia and Nayli Fakhriah, “Optimalization of Green Sukuk
as an Effort to Develop Sustainable Development (SDGs) in Review of Maqashid
Sharia,” Majapahit Journal of Islamic Finance and Management 4, no. 1 (2024): 69-88.

32 Mohammed Ali Al-Bar et al., “The Sources of Common Principles of Morality and
Ethics in Islam,” Contemporary Bioethics: Islamic Perspective, 2015, 19-48.

43 | Jejak Agung Peradaban Islam



harmonis, adil, dan saling menghormati hak-hak individu maupun
kolektif.

Selain itu, etika Islam menekankan pentingnya tanggung
jawab sosial dan keluarga. Seorang Muslim dipandang bertanggung
jawab tidak hanya atas dirinya sendiri, tetapi juga atas kesejahteraan
orang-orang di sekitarnya. Konsep tanggung jawab ini meliputi
pengasuhan, pendidikan, serta penjagaan terhadap nilai-nilai moral
dalam lingkup rumah tangga dan komunitas. Etika semacam ini
menjadi fondasi terbentuknya masyarakat Islam awal yang
berintegritas, berkeadaban, dan berorientasi pada kemaslahatan
bersama.

E. Warisan Budaya Islam di Era Kenabian
1. Model Kepemimpinan Kenabian

Nabi Muhammad SAW mewariskan model kepemimpinan
yang unik dan revolusioner dalam sejarah peradaban manusia.
Kepemimpinan beliau tidak hanya berlandaskan pada otoritas
spiritual sebagai nabi dan rasul, tetapi juga pada kemampuan beliau
sebagai negarawan yang mengatur sistem sosial, ekonomi, militer,
dan politik dengan adil dan bijaksana. Posisi beliau sebagai
pemimpin tertinggi umat tidak didasarkan pada warisan darah atau
kekuasaan otoriter, melainkan pada legitimasi moral, integritas
personal, dan kepercayaan umat.

Kepemimpinan kenabian menampilkan perpaduan harmonis
antara visi transendental dan strategi praktis.33 Nabi memimpin
dengan landasan wahyu, tetapi juga responsif terhadap realitas
sosial dan kebutuhan masyarakat. Dalam menghadapi persoalan
umat, beliau tidak bertindak sepihak, melainkan menjunjung tinggi
nilai musyawarah (syura). Hal ini terlihat dalam banyak peristiwa,
seperti saat menentukan strategi Perang Uhud, penyusunan Piagam
Madinah, hingga pembagian harta rampasan perang. Nabi memberi

3 Umar Sidiq, “Prophetic Leadership in the Development of Religious Culture in
Modern Islamic Boarding Schools,” Istawa: Jurnal Pendidikan Islam 4, no. 1 (2019): 80-
97.

44 | Jejak Agung Peradaban Islam



ruang bagi partisipasi umat, sekaligus menjaga kewibawaan sebagai
pemegang amanah ilahi.

Aspek penting lain dari model kepemimpinan kenabian
adalah keadilan. Nabi menolak segala bentuk keistimewaan
berdasarkan status sosial, etnis, atau kekayaan. Dalam praktik
hukum, beliau tidak ragu menegakkan keadilan meskipun harus
berhadapan dengan orang dekat. Bahkan dalam situasi genting,
beliau tetap menjunjung tinggi nilai kemanusiaan, seperti dalam
penaklukan Makkah, ketika beliau memberikan pengampunan
umum kepada musuh-musuh lamanya. Sikap ini menegaskan
bahwa kepemimpinan Islam bukanlah dominasi kekuasaan,
melainkan bentuk tanggung jawab moral yang mengayomi seluruh
umat manusia.

Model ini kemudian dijadikan rujukan oleh para pemimpin
setelahnya, terutama pada masa Khulafa’ al-Rasyidin, yang berusaha
mempertahankan semangat kepemimpinan yang adil, partisipatif,
dan berbasis nilai. Dalam konteks kontemporer, warisan ini
menginspirasi gagasan kepemimpinan profetik  (prophetic
leadership), yaitu kepemimpinan yang menggabungkan
spiritualitas, etika publik, dan visi perubahan sosial yang
berkeadaban.

2. Sistem Masyarakat Berbasis Nilai Wahyu

Masyarakat Islam pada masa awal dibentuk berdasarkan
panduan nilai-nilai wahyu yang diturunkan secara bertahap melalui
Al-Qur'an dan diteladankan oleh Nabi Muhammad SAW dalam
kehidupan sehari-hari. Nilai-nilai tersebut tidak hanya bersifat ritual
atau ibadah mahdhah semata, tetapi merambah ke seluruh aspek
kehidupan manusia dari persoalan ekonomi, sosial, politik, hingga
budaya. Dengan demikian, wahyu menjadi sumber etika publik
sekaligus kerangka normatif dalam membangun masyarakat yang
adil, beradab, dan berkeadilan sosial. Dalam sistem ini, prinsip-
prinsip seperti kejujuran, tanggung jawab, persaudaraan, dan

45 | Jejak Agung Peradaban Islam



gotong royong dijadikan pijakan dalam mengatur relasi
antarindividu maupun kelompok.

Setiap kebijakan atau keputusan publik baik dalam keluarga
maupun komunitas luas didorong untuk merujuk pada petunjuk
wahyu, sehingga kehidupan spiritual umat tidak terputus dari
realitas sosiopolitik. Inilah ciri khas masyarakat Islam awal: tidak
mengenal sekularisasi antara agama dan kehidupan publik.34
Integrasi ini menciptakan masyarakat yang tidak hanya taat secara
spiritual, tetapi juga sadar secara sosial dan bertanggung jawab
terhadap sesama. Nilai-nilai wahyu tidak dibiarkan menjadi konsep
abstrak, tetapi dibumikan melalui aturan konkret dan praktik
kehidupan yang inklusif dan partisipatif.

3. Budaya Literasi dan Dokumentasi

Seiring dengan turunnya wahyu, masyarakat Islam awal
mulai mengembangkan tradisi literasi yang sebelumnya belum
menjadi budaya dominan di Jazirah Arab. Meski sebagian besar
masyarakat Arab saat itu masih mengandalkan tradisi lisan, Nabi
Muhammad SAW mendorong transformasi penting dengan
menunjuk sejumlah sahabat sebagai kuttab al-wahy (penulis
wahyu). Setiap kali wahyu turun, Nabi segera mendiktekan isinya
kepada para penulis ini agar dicatat secara rapi pada media yang
tersedia, seperti pelepah kurma, tulang, kulit, atau batu pipih.35
Langkah ini menandai munculnya kesadaran pentingnya
dokumentasi teks suci sebagai fondasi keberlanjutan ajaran Islam.

Selain pencatatan wahyu, Nabi Muhammad SAW juga
memelopori dokumentasi dalam bentuk lain, seperti perjanjian
politik dan surat diplomatik. Contoh paling monumental adalah
Piagam Madinah, sebuah dokumen sosial-politik yang menjabarkan

3 Maulana Ismail et al., “Peran Pendidikan Al-Qur'an Dan Hadis Terhadap
Pembentukan Kebudayaan Islam,” La-Tahzan: Jurnal Pendidikan Islam 17, no. 1 (2025):
101-15.

%5 Mubhajir Muhajir, Rismawati Rismawati, and Nafilaa Istiqomah, “Sejarah
Pendidikan Islam Pada Masa Rasulullah SAW, Khulafa Al-Rasyidin, Dan Bani
Umayyah,” Maharsi: Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Sosiologi 6, no. 3 (2024): 171-77.

46 | Jejak Agung Peradaban Islam



prinsip hidup bersama antara umat Islam dan komunitas non-
Muslim di Madinah. Piagam ini menjadi preseden penting dalam
sejarah hukum dan tata kelola masyarakat multikultural. Nabi juga
mengirimkan surat resmi kepada para penguasa besar seperti
Heraklius (Kaisar Romawi), Kisra (Raja Persia), dan Negus (Raja
Abisinia), yang tidak hanya menjadi bagian dari strategi dakwah
global, tetapi juga menunjukkan pemahaman Nabi terhadap
pentingnya dokumentasi tertulis dalam komunikasi antarnegara.
Tradisi tulis-menulis juga meletakkan dasar bagi
berkembangnya budaya intelektual Islam di masa setelahnya.
Dokumentasi wahyu, surat, dan arsip pemerintahan menjadi pijakan
awal  bagi  terbentuknya  lembaga-lembaga  pendidikan,
perpustakaan, dan ilmu pengetahuan dalam peradaban Islam klasik.
Literasi tidak lagi dipandang sebagai sekadar kemampuan teknis,
tetapi sebagai sarana untuk menjaga ilmu, memperluas cakrawala
berpikir, dan membangun sistem peradaban yang berorientasi pada
ilmu dan etika. Warisan inilah yang kemudian dilanjutkan secara
masif pada masa Khulafa’ al-Rasyidin, Umayyah, dan Abbasiyah
melalui  kodifikasi ~Al-Qur'an, pengumpulan hadis, dan
pembentukan tradisi keilmuan yang mendunia.
4. Pondasi Kebudayaan Islam yang Diwariskan
a. Tauhid sebagai Pusat Pandangan Hidup
Tauhid merupakan fondasi utama yang membentuk
seluruh dimensi kebudayaan Islam. Keyakinan kepada
keesaan Allah tidak hanya menjadi inti teologis, tetapi juga
membentuk cara pandang umat Islam terhadap kehidupan,
alam semesta, dan relasi sosial. Dalam masyarakat Islam
awal, tauhid menumbuhkan kesadaran bahwa semua
manusia setara di hadapan Tuhan, sehingga tidak ada ruang
untuk diskriminasi berdasarkan kekayaan, keturunan, atau

47 | Jejak Agung Peradaban Islam



kekuasaan.3¢ Tauhid juga menjadi landasan etika bahwa
setiap perbuatan manusia memiliki dimensi spiritual dan
tanggung jawab moral.
b. Keseimbangan antara Hak dan Kewajiban

Islam memperkenalkan prinsip keadilan yang
diwujudkan dalam bentuk keseimbangan antara hak
individu dan kewajiban sosial. Dalam sistem masyarakat
yang dibangun Nabi, setiap anggota memiliki hak untuk
dihormati, dilindungi, dan dipenuhi kebutuhannya, tetapi
juga berkewajiban menjaga kebaikan kolektif, taat terhadap
hukum, serta berkontribusi pada kehidupan bersama.
Prinsip ini menumbuhkan masyarakat yang tidak egoistis,
tetapi berorientasi pada tanggung jawab dan harmoni sosial.

c. Prinsip Persaudaraan Universal (Ukhuwah)
Islam sejak awal telah menghapus batas-batas sempit

berbasis kesukuan dan menggantinya dengan ukhuwah
Islamiyyah dan ukhuwah insaniyyah. Dalam masyarakat
Madinah, misalnya, Nabi mempersaudarakan kaum
Muhajirin dan Anshar tanpa mempertimbangkan latar
belakang etnis dan kelas sosial. Persaudaraan universal ini
bukan sekadar slogan, tetapi diwujudkan dalam praktik
kehidupan yaitu saling membantu, menghormati perbedaan,
dan memperjuangkan keadilan untuk semua.?” Nilai ini
kemudian berkembang menjadi pilar penting dalam
membangun masyarakat multikultural yang inklusif.
5. Pengaruh Jangka Panjang
Peninggalan budaya yang dibangun pada masa kenabian
tidak hanya berhenti sebagai praktik masyarakat lokal di Madinah,

3% Harald Motzki and Yasin Dutton, “The Origins of Islamic Law: The Qur’an, the
Muwatta” and Madinan "Amal,” Journal of Law and Religion 15, no. 1/2 (2000): 369,
https:/ /doi.org/10.2307 /1051526.

37 Fred M. Donner, “Muhammad Und Die Friihe Islamische Gemeinschaft Aus
Historischer Sicht,” Asiatische Studien - Etudes Asiatiques 68, no. 2 (July 1, 2014): 439-51,
https:/ /doi.org/10.1515/ asia-2014-0028.

48 | Jejak Agung Peradaban Islam



tetapi menjadi fondasi peradaban global yang bertahan selama
berabad-abad. Nilai-nilai seperti tauhid, keadilan, musyawarah, dan
tanggung jawab sosial yang diajarkan oleh Nabi Muhammad SAW
menjadi acuan utama dalam pembangunan masyarakat Islam
setelah beliau wafat. Periode Khulafaur Rasyidin merupakan contoh
awal bagaimana warisan kenabian diimplementasikan melalui
institusi pemerintahan, sistem hukum, distribusi zakat, dan
perluasan dakwah yang tetap berlandaskan pada prinsip-prinsip
etika dan spiritual.

Pada lintasan sejarah selanjutnya, terutama pada masa Dinasti
Umayyah dan Abbasiyah, warisan ini berkembang menjadi sebuah
sistem peradaban yang kompleks dan maju. Budaya literasi yang
dimulai dari pencatatan wahyu dan surat-surat Nabi berkembang
menjadi kegiatan ilmiah melalui penerjemahan karya-karya filsafat,
pembangunan perpustakaan, dan pendirian madrasah. Etika
kepemimpinan yang menekankan keadilan dan partisipasi
melahirkan sistem administrasi dan birokrasi yang teratur.’® Nilai-
nilai spiritual melahirkan karya-karya besar arsitektur dan sastra,
sedangkan semangat ilmiah melahirkan ilmuwan-ilmuwan besar di
berbagai bidang. Sehingga, warisan budaya masa kenabian tidak
hanya relevan secara spiritual, tetapi juga produktif secara
intelektual dan sosial dalam membangun peradaban Islam yang
melampaui zaman.

3 Adam Bursi, ““You Were Not Commanded to Stroke It, but to Pray Nearby It":
Debating Touch within Early Islamic Pilgrimage,” The Senses and Society 17, no. 1
(January 2, 2022): 8-21, https:/ /doi.org/10.1080,/17458927.2021.2020604.

49 | Jejak Agung Peradaban Islam



BAB III
KEBUDAYAAN ISLAM MASA
KHULAFAUR RASYIDIN

Sepeninggal Nabi Muhammad SAW pada tahun 632 M (11 H),
tongkat estafet kepemimpinan umat Islam dilanjutkan oleh Khulafa
al-Rasyidin - Abu Bakar al-Shiddiq (632-634 M), Umar bin al Khattab
(634-644 M), Utsman bin Affan (644-656 M), dan Ali bin Abi Talib
(656-661 M). Keempat khalifah ini diangkat melalui proses
musyawarah dan konsensus rakyat, bukan melalui pewarisan
kekuasaan, yang menunjukkan karakter awal sistem pemerintahan
Islam yang didasarkan pada nilai syura dan legitimasi moral.
Kepemimpinan mereka merupakan kelanjutan dari misi kenabian
untuk melestarikan agama dan mengatur kehidupan publik
berdasarkan prinsip-prinsip keadilan, kejujuran dan tanggung jawab
sosial.

Periode Khulafa al-Rasyidin merupakan periode transisi yang
krusial dari masyarakat kenabian menuju pelembagaan awal Islam.3®
Selain mempertahankan ajaran Nabi, mereka juga memperluas
wilayah Islam, menyusun administrasi pemerintahan, membangun
sistem peradilan, dan mengembangkan budaya pengetahuan dan
toleransi sosial. Tantangan politik, ekonomi, dan sosial yang mereka
hadapi direspon dengan solusi yang berakar pada nilai-nilai wahyu,
namun tetap kontekstual dan adaptif. Sehingga warisan kebudayaan
Islam pada masa ini tidak hanya berupa kontinuitas, namun juga

3 Ermy Azziaty Rozali and Zamri Ab Rahman, “Kecemerlangan Futuhat Islamiyyah
Era Khulafa” Al-Rashidin,” Journal of Al-Tamaddun 12, no. 2 (December 30, 2017): 25-
40, https:/ /doi.org/10.22452 /JAT.vol12no2.3.

50| Page



inovasi yang berakar pada semangat kenabian dan kebutuhan
zaman.
A. Perluasan Wilayah dan Dinamika Sosial-Budaya

Periode Khulafa al-Rasyidin menandai fase penting dalam
transformasi Islam dari sebuah komunitas lokal di Jazirah Arab
menjadi kekuatan global yang berpengaruh. Perluasan wilayah yang
terjadi secara masif pada masa ini bukan semata-mata merupakan
ekspansi militer, tetapi juga menjadi titik awal dari pembentukan
masyarakat Islam yang majemuk dan beradab. Di tengah laju
ekspansi, para khalifah tetap mempertahankan semangat kenabian
dalam menjaga keadilan, toleransi, dan keterbukaan terhadap
budaya lain. Hal ini menciptakan dinamika sosial dan budaya yang
kompleks, di mana nilai-nilai Islam bertemu dan berinteraksi
dengan beragam tradisi lokal, melahirkan sintesis yang memperkaya
wajah peradaban Islam ke depannya.
1. Ekspansi Teritorial yang Signifikan

Pada masa Khulafa al-Rasyidin (632-661 M), perluasan
wilayah kekuasaan Islam mencapai tingkat yang belum pernah
terjadi sebelumnya. Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW,
Khalifah Abu Bakar Al-Siddigq memulai ekspansi dengan
mengonsolidasikan Jazirah Arab melalui perang melawan kaum
murtad dan penyatuan kembali suku-suku yang terpecah pasca-
kenabian. Tongkat ekspansi kemudian dilanjutkan secara besar-
besaran oleh Khalifah Umar bin al-Khattab, yang memimpin
penaklukan wilayah strategis seperti Syam (Suriah dan Palestina),
Irak, Mesir, dan sebagian besar wilayah Persia. Perluasan ini
berlangsung cepat dan relatif stabil karena strategi militer yang
matang serta dukungan logistik dan moral dari umat Islam.

Penaklukan ini tidak semata-mata membawa kemenangan
politik dan teritorial, melainkan juga mempertemukan umat Islam
dengan peradaban-peradaban besar dunia kuno, seperti Romawi

51 | Jejak Agung Peradaban Islam



Timur (Bizantium) dan Persia Sasaniyah.4 Di wilayah-wilayah ini,
umat Islam berinteraksi dengan sistem pemerintahan, hukum, seni,
dan literasi yang telah lama berkembang. Interaksi ini menciptakan
peluang untuk belajar, mengadaptasi, dan menyusun ulang sistem
sosial-politik Islam agar lebih sesuai dengan wilayah-wilayah baru
yang dikuasai. Misalnya, administrasi di Persia memberi inspirasi
dalam pembentukan sistem diwan (catatan birokrasi) yang
diterapkan Umar, dan lembaga-lembaga peradilan disusun lebih
rapi untuk menyesuaikan dengan masyarakat yang beragam etnis
dan keyakinan.

Keberhasilan ekspansi ini turut melahirkan identitas baru bagi
umat Islam sebagai peradaban kosmopolit. Wilayah kekuasaan yang
sebelumnya homogen berubah menjadi masyarakat multikultural
dengan berbagai bahasa, adat, dan agama. Namun, alih-alih
memaksakan uniformitas, pemerintahan Islam  justru
mengedepankan pendekatan inklusif dan toleran. Penduduk non-
Muslim diberi perlindungan hukum dan kebebasan beragama
selama mereka tunduk pada aturan negara dan membayar jizyah.4
Dengan demikian, ekspansi teritorial di masa Khulafa” al-Rasyidin
tidak hanya memperluas batas kekuasaan, tetapi juga memperluas
cakrawala sosial, budaya, dan politik Islam, serta meletakkan
fondasi bagi integrasi lintas peradaban yang berkelanjutan.

2. Pertemuan Budaya dan Integrasi Sosial

Pengembangan wilayah yang terjadi antara tahun 632-661
Masehi membawa umat Islam ke dalam kontak langsung dengan
peradaban besar yang telah berdiri selama berabad-abad. Di Levant
dan Mesir, umat Islam berinteraksi dengan warisan Romawi Timur
(Bizantium), termasuk sistem hukum, arsitektur, dan komunitas

40 Essam Ayyad, “Re-Evaluating Early Memorization of the Qur’an in Medieval
Muslim  Cultures,”  Religions 13, no. 2 (February 17, 2022): 179,
https:/ /doi.org/10.3390/rel13020179.

41 James Weaver, Letizia Osti, and Ulrich Rudolph, “Putting the House of Wisdom in
Order: Why the Fourth/ Tenth Century?,” Asiatische Studien - Etudes Asiatiques 71, no. 3
(December 20, 2017): 767-70, https:/ / doi.org/10.1515/ asia-2017-0056.

52 | Jejak Agung Peradaban Islam



Kristen Koptik yang telah lama tinggal di wilayah tersebut.
Sementara di Persia, yang ditaklukkan sekitar tahun 637 Masehi
(Perang Qadisiyyah), umat Islam bersentuhan dengan tradisi agama
Zoroaster, bahasa Pahlavi, dan struktur birokrasi dan administrasi
yang sangat kompleks. Interaksi ini tidak bersifat sepihak, tetapi
membentuk hubungan timbal balik yang memperkaya pengalaman
sosio-politik Muslim.

Pada konteks budaya dan administrasi, Muslim tidak serta
merta menggantikan seluruh sistem lokal, tetapi mengadaptasi
banyak elemen yang relevan. Bahasa Arab mulai dipelajari dan
disebarkan, tetapi di banyak daerah, bahasa-bahasa lokal seperti
Yunani, Syria dan Persia masih digunakan untuk tujuan
administratif hingga pertengahan abad ke-7. Sistem diwan (catatan
administratif) yang diperkenalkan oleh Umar bin Khattab sekitar
tahun 640 Masehi merupakan contoh adopsi struktur pemerintahan
Persia yang diislamkan. Struktur sosial masyarakat Islam diperluas
untuk mencakup tidak hanya Muslim Arab, tetapi juga non-Arab
dan non-Muslim yang hidup berdampingan dalam entitas politik
yang lebih besar.

Nilai-nilai Islam yang universal dan inklusif memungkinkan
terjadinya integrasi sosial tanpa kekerasan budaya. Non-Muslim
diberi status ahl al-dhimmah, warga negara yang dilindungi secara
hukum selama mereka membayar jizyah, pajak sebagai kompensasi
atas perlindungan negara Islam. Mereka diizinkan untuk
mempraktikkan agama, adat istiadat, dan kegiatan ekonomi mereka
tanpa dipaksa untuk masuk Islam. Praktik ini, yang diterapkan
secara luas sejak masa Umar bin Khattab, menunjukkan kemampuan
Islam awal untuk mengelola keragaman dalam kerangka keadilan
dan konsensus sosial. Dalam kondisi seperti itu, masyarakat Islam
bertransformasi menjadi entitas yang majemuk dan dinamis, yang
menjadi ciri utama peradaban Islam pada abad-abad berikutnya.

3. Transformasi Budaya dan Identitas Kolektif

53 | Jejak Agung Peradaban Islam



Di tengah dinamika ekspansi wilayah yang begitu cepat pada
masa Khulafa al-Rasyidin (632-661 M), masyarakat Islam tidak
kehilangan akar spiritualnya. Justru, nilai-nilai tauhid, keadilan, dan
persaudaraan yang diwariskan oleh Nabi Muhammad SAW menjadi
kompas moral dan kultural dalam mengelola keberagaman etnis,
agama, dan budaya yang masuk ke dalam wilayah kekuasaan Islam.
Prinsip-prinsip tersebut bukan hanya dijaga sebagai ajaran teologis,
melainkan diterjemahkan ke dalam kebijakan sosial-politik yang
menumbuhkan rasa keadilan dan solidaritas antarwarga, baik
Muslim maupun non-Muslim.

Identitas budaya Islam yang terbentuk selama masa ini tidak
dibangun melalui dominasi paksa atau penghapusan budaya lokal,
tetapi melalui keteladanan etis, dialog sosial, dan integrasi bertahap.
Banyak unsur budaya lokal yang diadopsi dan diberi ruh baru
melalui nilai-nilai Islam, menjadikan proses islamisasi lebih bersifat
transformasional ketimbang konfrontatif.42 Masjid-masjid yang
mulai dibangun secara luas seperti Masjid Kufah (Irak), Masjid Amr
bin Ash (Mesir), dan masjid-masjid di wilayah Syam tidak hanya
berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga menjadi pusat
pendidikan, administrasi, dan interaksi sosial lintas golongan,
sehingga memperkuat kohesi masyarakat dan memperluas cakupan
identitas kolektif umat.

Salah satu elemen penting dari transformasi budaya ini adalah
penyebaran bahasa Arab, yang secara perlahan menggantikan
bahasa-bahasa lokal sebagai alat komunikasi resmi dan intelektual.
Bahasa Arab menjadi pengikat kultural baru dalam wilayah yang
secara geografis dan etnis sangat beragam. la berperan besar dalam
proses  kodifikasi hukum, penyebaran Al-Qur'an, dan
pengembangan ilmu pengetahuan. Dengan demikian, ekspansi yang
terjadi pada masa Khulafa al-Rasyidin tidak hanya memperluas

42 Hagit Nol, “Arab Migration During Early Islam: The Seventh to Eighth Century AD
from an Archaeological Perspective,” Open Archaeology 9, no. 1 (December 29, 2023),
https:/ /doi.org/10.1515/ opar-2022-0342.

54 | Jejak Agung Peradaban Islam



batas geografis kekuasaan Islam, tetapi juga menjadi awal dari
lahirnya peradaban Islam yang kosmopolit, transnasional, dan
berbasis nilai.
B. Administrasi dan Sistem Pemerintahan
Masa Khulafa” al-Rasyidin (632-661 M) merupakan tonggak
awal terbentuknya sistem pemerintahan Islam yang tidak hanya
bersandar pada nilai spiritual, tetapi juga mengedepankan prinsip
keadilan, kesederhanaan, dan pelayanan kepada rakyat.
Pemerintahan mereka tidak mewarisi bentuk monarki, tetapi
berbasis musyawarah dan legitimasi moral, bukan keturunan. Para
khalifah menjalankan kekuasaan tanpa kemewahan, bahkan dalam
kondisi hidup yang sangat sederhana, sebagai simbol keteladanan
dan tanggung jawab amanah kepada umat.
Khalifah Abu Bakar al-Siddiq:
1. Mendisiplinkan penarikan dan distribusi zakat.
Menyatukan kembali suku-suku Arab melalui Perang
Riddah, menjaga stabilitas negara baru pasca-wafatnya
Nabi.
3. Menjadi simbol awal bahwa kepala negara bertugas menjaga
agama sekaligus kesejahteraan sosial.*3
Khalifah Umar bin al-Khattab menjadi tokoh reformis yang
meletakkan fondasi administrasi modern dalam pemerintahan
Islam. Beberapa terobosannya antara lain:
1. Pembentukan Diwan (catatan administrasi dan distribusi
gaji tentara).
2. Penerapan Kalender Hijriyah sebagai sistem waktu resmi
umat Islam (dimulai tahun 17 H/638 M).
3. Pembentukan wilayah administratif (wilayah, amir, dan
gadi) untuk mempermudah kontrol pemerintahan pusat
terhadap daerah.

4 Iréne Mélikoff, “From God of Heaven to King of Men: Popular Islam among Turkic
Tribes from Central Asia to Anatolia,” Religion, State and Society 24, no. 2-3 (September
1996): 133-38, https:/ / doi.org/10.1080/09637499608431734.

55 | Jejak Agung Peradaban Islam



4. Pembentukan sistem peradilan dan pengangkatan hakim
profesional, memisahkan kekuasaan yudikatif dari
eksekutif.

5. Pengawasan terhadap gubernur: rakyat diberi hak mengadu
jika terjadi penyalahgunaan kekuasaan.

Gaya kepemimpinan Umar dikenal tegas namun sangat
peduli terhadap rakyat. Ia sering menyamar di malam hari untuk
memantau langsung kehidupan rakyatnya. Prinsip akuntabilitas
dijunjung tinggi, bahkan ada laporan bahwa Umar mencopot
beberapa gubernur karena laporan rakyat yang terbukti benar.
Pemerintahannya menunjukkan bahwa negara Islam dapat berjalan
dengan transparansi, efisiensi, dan keadilan.

Pada masa Utsman bin ‘Affan, administrasi diperluas dan
mulai mengalami sentralisasi. Utsman juga dikenal karena
standarisasi mushaf Al-Qur’an, salah satu kebijakan penting yang
sangat berdampak pada konsistensi ajaran Islam di wilayah yang
semakin luas. Sementara itu, Ali bin Abi Talib memperjuangkan
pemerintahan yang bersih dan adil, di tengah gejolak politik pasca-
kematian Utsman. Ali bin Abi Talib menekankan pentingnya
kepemimpinan yang mengutamakan etika spiritual, bukan sekadar
kekuasaan. Secara keseluruhan, sistem pemerintahan di masa
Khulafa” al-Rasyidin berakar pada prinsip-prinsip:

1. Syura (musyawarah sebagai metode pengambilan
keputusan)

2. ‘Adl (keadilan dalam pengelolaan hukum dan kekuasaan)

3. Amanah (tanggung jawab dan integritas pemimpin)

4.  Zuhud (kesederhanaan dalam gaya hidup dan jabatan)

Model pemerintahan Khulafa al-Rasyidin kelak dijadikan
rujukan ideal dalam berbagai wacana politik Islam klasik maupun
kontemporer. Pemerintahan mereka dianggap merepresentasikan
sistem kenegaraan yang harmonis antara nilai wahyu dan realitas
sosial, karena dijalankan berdasarkan prinsip keadilan, amanah,
syura (musyawarah), dan kesederhanaan. Tidak hanya menghindari

56 | Jejak Agung Peradaban Islam



korupsi, nepotisme, dan penyalahgunaan kekuasaan, para khalifah
juga menempatkan diri sebagai pelayan umat, bukan penguasa
absolut. Hal ini menjadikan model pemerintahan mereka sebagai
simbol politik etis dan spiritual, yang menempatkan kepentingan
rakyat sebagai prioritas utama serta menjadikan legitimasi moral
sebagai fondasi utama kepemimpinan.4¢ Dalam sejarah pemikiran
politik Islam, model ini sering disebut sebagai al-Khilafah al-Rasyidah
(kekhalifahan yang lurus), sebuah idealisme pemerintahan yang
tidak sekadar legal-formal, tetapi juga bernilai profetik dan
transformatif.
C. Perkembangan Ilmu dan Pendidikan

Terlepas dari kenyataan bahwa pada masa Khulafa al-
Rasyidin (632-661 M) belum ada lembaga pendidikan formal seperti
madrasah atau universitas yang berkembang pada masa Abbasiyah,
periode ini memainkan peran penting sebagai fondasi awal bagi
lahir dan berkembangnya tradisi keilmuan Islam. Pendidikan pada
masa itu tidak dijalankan melalui struktur kelembagaan resmi, tetapi
tumbuh secara alami dan intensif di tengah-tengah masyarakat
Muslim yang haus akan ilmu pengetahuan. Bangunan-bangunan
masjid besar seperti 1) Masjid Nabawi di Madinah, 2) Masjid Kufah
di Irak, dan 3) Masjid Fustat di Mesir tidak hanya berfungsi sebagai
tempat beribadah, namun juga sebagai pusat pembelajaran aktif,
tempat para sahabat Nabi mengajarkan Al-Qur'an, hadits, fikih, dan
nilai-nilai keislaman kepada generasi penerusnya. Dalam suasana
kesederhanaan namun penuh semangat keilmuan, tumbuhlah
budaya halaqah (majelis ilmu) yang kelak menjadi model dasar
sistem pendidikan Islam pada abad-abad berikutnya. Periode ini,
dengan segala keterbatasannya, berhasil menanamkan etos
intelektual dan spiritual yang kuat dalam peradaban Islam.

Fokus utama pendidikan Islam saat itu meliputi:

4 Salah Ud Din, Sharifah Hayaati Syed Ismail, and Raja Hisyamudin Raja Sulong,
“Combating Corruption Based on Al-Siyasah Al-Syar’iyyah Perspective: A Literature
Review,” International Journal of Ethics and Systems 40, no. 4 (2024): 776-807.

57 | Jejak Agung Peradaban Islam



1. Pengajaran Al-Qur'an

Sahabat-sahabat utama berperan aktif dalam mengajarkan
bacaan (gira’ah), makna ayat, dan konteks turunnya (asbab al-nuzul)
secara langsung kepada umat. Pengajaran ini tidak hanya bersifat
teknis, tetapi juga mendalam secara spiritual dan kontekstual, agar
umat tidak sekadar membaca tetapi memahami dan menghayati isi
Al-Qur’an sebagai pedoman hidup.
2. Hadis Nabi

Periwayatan hadis dilakukan dengan sangat hati-hati dan
penuh tanggung jawab. Para sahabat yang menyaksikan langsung
ucapan dan perbuatan Nabi menyampaikan hadis kepada generasi
setelahnya dengan sistem isnad (rantai perawi) yang teliti. Ketelitian
ini menjadi cikal bakal dari ilmu hadis yang kelak berkembang
menjadi disiplin tersendiri dalam tradisi keilmuan Islam.
3. Dasar-dasar figh

Seiring berkembangnya masyarakat dan munculnya
persoalan-persoalan baru setelah wafatnya Nabi, para sahabat
melakukan ijtihad untuk memberikan jawaban hukum. Proses ini
menjadi awal mula terbentuknya figh Islam, yang berpijak pada Al-
Qur’an, sunnah, dan pertimbangan maslahat. Keputusan-keputusan
mereka kelak menjadi rujukan dalam pembentukan mazhab figh
pada masa berikutnya.
4. Sejarah Islam awal

Kisah-kisah penting seperti hijrah Nabi, Perang Badar,
Perjanjian =~ Hudaibiyah,  hingga  khutbah-khutbah  beliau
didokumentasikan secara lisan oleh para sahabat dan dituturkan
dari generasi ke generasi. Selain sebagai pengingat sejarah
perjuangan Islam, narasi ini juga menjadi sumber moral dan
keteladanan dalam membangun masyarakat Muslim yang tangguh
dan berkarakter.

Para sahabat besar Nabi Muhammad SAW memainkan peran
penting sebagai tokoh pengajar (mu’allim) dan rujukan keilmuan
Islam awal. Mereka tidak hanya mewarisi ilmu langsung dari Nabi,

58 | Jejak Agung Peradaban Islam



tetapi juga menjadi pelopor penyebaran ilmu di berbagai pusat
peradaban Islam. Di antara sahabat yang paling berpengaruh dalam
tradisi keilmuan adalah sebagai berikut:
a. Abdullah bin Mas’ud di Kufah
Termasuk di antara sahabat awal yang masuk Islam
dan dikenal memiliki kedekatan khusus dengan Nabi. Di
Kufah, Abdullah bin Mas‘ud menjadi otoritas utama dalam
bidang  tafsir Al-Qur'an dan qird’ah (bacaan).
Pemahamannya terhadap makna ayat-ayat Al-Qur’an sangat
mendalam, dan ajarannya memberikan pengaruh besar
terhadap generasi tabi'in di wilayah Irak. Banyak ulama figh
awal yang merujuk pada ajaran-ajarannya dalam penetapan
hukum.
b. Zayd bin Thabit di Madinah
Mencatatkan diri sebagai salah satu penulis wahyu
utama semasa hidup Nabi dan ditugaskan oleh Khalifah
Abu Bakar al-Siddiq untuk mengumpulkan mushaf Al-
Qur'an pasca wafatnya Nabi. Zayd bin Thabit dikenal
sebagai ahli dalam bidang penulisan, kodifikasi Al-Qur’an,
serta hukum waris (‘ilm al-fara’id). Di Madinah, perannya
sebagai pengajar dan ahli hukum sangat penting dalam
pembentukan sistem legal awal umat Islam.
c. Ali bin Abi Talib di Kufah
Dikenal sebagai sosok yang memiliki keluasan ilmu,
kebijaksanaan dalam hukum, dan kedalaman spiritual.
Selama masa kekhalifahannya dan setelahnya, Ali bin Abi
Talib menjadi rujukan utama dalam penyelesaian persoalan
hukum dan etika masyarakat. Pandangan-pandangannya
banyak dikutip dalam literatur figh, kalam, dan tasawuf,
menjadikannya sebagai salah satu figur intelektual
terpenting dalam sejarah Islam awal.
d. AbuDarda’ di Syam (Damaskus)

59 | Jejak Agung Peradaban Islam



Berperan besar dalam penyebaran ilmu ke wilayah
Syam dan dikenal luas sebagai pengajar hadis dan akhlak
Islam. Abu Darda” mendirikan majelis ilmu di Damaskus
yang terbuka bagi berbagai kalangan, termasuk non-Arab,
dan menekankan pentingnya pendidikan moral, kejujuran,
dan kesederhanaan dalam kehidupan sehari-hari4
Kontribusinya dalam pembinaan masyarakat Syam
menjadikan wilayah tersebut sebagai salah satu pusat
keilmuan Islam pada masa berikutnya.

Metode pembelajaran pada masa Khulafa’ al-Rasyidin
meskipun masih sederhana secara teknis, terbukti sangat efektif
dalam mentransmisikan ilmu, membangun kultur berpikir, dan
menjaga otentisitas ajaran Islam. Pembelajaran dilakukan secara
langsung dan bersifat dialogis, biasanya berlangsung di masjid-
masjid besar yang sekaligus berfungsi sebagai pusat komunitas. Di
dalam masjid, terbentuk halagah-halagah ilmiah sebuah majelis
berbentuk lingkaran tempat seorang guru (sahabat senior)
mengajarkan Al-Qur’an, hadis, figh, dan nilai-nilai moral Islam.
Murid-murid duduk mengelilingi sang guru, menyimak dengan
saksama, mencatat, atau menghafal secara lisan, yang kemudian
diteruskan melalui jalur periwayatan ke generasi berikutnya.

a. Halagah [Imiah di Masjid

Masjid berfungsi sebagai pusat pembelajaran. Seorang
guru (biasanya sahabat senior) mengajar di tengah halaqah,
dikelilingi murid-murid yang mencatat atau menghafal.
Topik yang dibahas meliputi Al-Qur’an, hadis, figh, akhlak,
dan sejarah Islam.

b. Sistem Isnad (rantai periwayatan)

4 Clive Foss, “From Byzantium to Islam in Palestine: The Limits of Archaeology -
GIDEON AVNI , THE BYZANTINE-ISLAMIC TRANSITION IN PALESTINE: AN
ARCHAEOLOGICAL APPROACH (Oxford Studies in Byzantium; Oxford University
Press 2013). Pp. Xvi + 424, Figs. 63. ISBN 978-0-19-9,” Journal of Roman Archaeology 27
(November 27, 2014): 967-70, https:/ / doi.org/10.1017 /S1047759414002311.

60 | Jejak Agung Peradaban Islam



Hadis dan  ilmu  ditransmisikan  dengan
mencantumkan nama-nama perawi yang menyampaikan
secara berurutan. Sistem ini menjaga keotentikan ilmu dan
membangun etika keilmuan berbasis kredibilitas.

c. Diskusi dan Tanya-Jawab Terbuka

Murid diberi ruang untuk bertanya, menyampaikan
pandangan, dan berdiskusi langsung dengan guru. Metode
ini membentuk karakter berpikir kritis, partisipatif, dan
reflektif dalam tradisi keilmuan Islam.

d. Semangat Rihlah Ilmiah (Perjalanan Menuntut Ilmu)

Para sahabat melakukan perjalanan lintas kota dan
wilayah untuk belajar dari sahabat lainnya. Tradisi ini
menjadi cikal bakal munculnya jaringan keilmuan Islam
lintas wilayah dan lintas generasi.

e. Belajar Melalui Keteladanan

[Imu tidak hanya diajarkan secara teoritis, tetapi juga
melalui praktik dan teladan hidup para sahabat. Keilmuan
berakar pada integritas pribadi, bukan sekadar hafalan atau
formalitas.

f. Transmisi Lisan dan Kekuatan Hafalan

Sebelum tulisan menjadi dominan, penyampaian ilmu
mengandalkan kekuatan hafalan yang tinggi. Hafalan
Qur'an dan hadis menjadi standar utama dalam proses
belajar.

Masa Khulafa” al-Rasyidin (632-661 M) bukan sekadar fase
awal politik Islam dan ekspansi wilayah kekuasaan, melainkan juga
periode krusial dalam pembentukan tradisi intelektual Islam yang
autentik dan berkelanjutan. Melalui pendekatan pendidikan yang
bersifat langsung, tidak birokratis, dan sangat spiritual, para sahabat
menanamkan nilai-nilai keilmuan yang berbasis wahyu, akhlak, dan
keteladanan pribadi. Aktivitas keilmuan berlangsung aktif di masjid-
masjid besar, dengan sistem halaqah, diskusi terbuka, dan

61 | Jejak Agung Peradaban Islam



periwayatan ilmu yang disiplin. Nilai semangat mencari ilmu,
menghormati guru, dan menjaga orisinalitas pengetahuan mulai
tumbuh sebagai norma masyarakat Muslim. Budaya intelektual
yang terbentuk pada masa ini tidak hanya menyentuh aspek
spiritual, tetapi juga mendorong lahirnya pola pikir kritis dan
partisipatif yang kemudian menjadi ciri khas peradaban Islam
klasik.#¢ Oleh karena itu, Khulafa’ al-Rasyidin mewariskan bukan
hanya kekuasaan yang terorganisir, tetapi juga warisan intelektual
yang membentuk fondasi bagi munculnya pusat-pusat ilmu,
madrasah, dan universitas di era selanjutnya.

D. Toleransi Antarumat Beragama

Pada masa Khulafa’ al-Rasyidin (632-661 M), wilayah
kekuasaan Islam berkembang pesat dan mencakup berbagai
komunitas non-Muslim seperti Yahudi, Nasrani (Kristen), dan
Majusi. Keberagaman agama dan etnis tersebut tidak dipandang
sebagai ancaman, melainkan sebagai kenyataan sosial yang harus
dikelola secara adil dan beradab. Prinsip-prinsip dasar Islam yang
menjunjung tinggi kebebasan beragama dan keadilan sosial menjadi
pijakan utama dalam membangun hubungan antarumat beragama.
Pemerintahan Islam awal, yang diwarisi dari teladan Nabi
Muhammad SAW, tidak menjadikan konversi agama sebagai syarat
partisipasi dalam kehidupan bermasyarakat, melainkan mengakui
hak-hak dasar komunitas non-Muslim sebagai warga negara yang
dilindungi.

Salah satu bentuk perlindungan itu adalah penerapan sistem
jizyah, yakni pajak khusus yang dibayarkan oleh non-Muslim
sebagai ganti dari tidak ikut serta dalam kewajiban militer dan
zakat. Pembayaran jizyah bukan bentuk penindasan, tetapi jaminan
atas kebebasan menjalankan ajaran agama mereka, serta
perlindungan hukum dan militer dari negara Islam. Kaum non-
Muslim yang membayar jizyah disebut sebagai ahl al-dzimmah, yaitu

46 Husniyatus Salamah Zainiyati, “Curriculum, Islamic Understanding and Radical
Islamic Movements in Indonesia,” Journal of Indonesian Islam 10, no. 2 (2016): 285-308.

62 | Jejak Agung Peradaban Islam



warga yang berada dalam tanggungan (dzimmah) atau perlindungan
negara Islam. Dalam praktiknya, pemerintah Islam dilarang
menyalahgunakan atau memperlakukan mereka secara tidak adil.
Hak-hak sipil dan hak milik mereka dijaga, rumah ibadah mereka
dilindungi, dan mereka diberi ruang untuk mempraktikkan ritual
keagamaan masing-masing.

Contoh paling menonjol dari praktik toleransi tersebut adalah
kebijakan Khalifah Umar bin al-Khattab ketika menaklukkan
Yerusalem pada tahun 637 M.#” Dalam perjanjian yang dikenal
sebagai Piagam Umar, Khalifah Umar menjamin kebebasan
beribadah umat Kristen, tidak menghancurkan gereja, dan melarang
pemaksaan konversi agama. Tindakan ini menunjukkan bahwa
toleransi bukan hanya retorika, melainkan menjadi kebijakan resmi
negara Islam. Umar bahkan menolak untuk salat di dalam Gereja
Makam Kudus agar tidak dijadikan alasan umat Islam merebut
tempat ibadah tersebut di kemudian hari. Keputusan ini
mencerminkan sensitivitas kultural dan komitmen terhadap prinsip
keadilan antarumat beragama.

Toleransi pada masa ini tidak berarti mengaburkan identitas
Islam, melainkan menegaskan bahwa Islam sebagai agama rahmatan
lil-‘alamin  memberi ruang bagi keberagaman, selama prinsip
kedamaian dan keadilan ditegakkan. Dalam tataran sosial, umat
Islam hidup berdampingan dengan komunitas lain, menjalin
hubungan ekonomi, intelektual, dan budaya secara harmonis.
Toleransi bukan hanya menjadi nilai, tetapi menjadi sistem sosial-
politik yang dijalankan dengan etika dan tanggung jawab. Warisan
kebijakan ini kelak menjadi pijakan bagi pemerintahan Islam pada
masa-masa selanjutnya dalam mengelola masyarakat multikultural.
E. Sumbangan Khulafa’” al-Rasyidin bagi Peradaban

Periode Khulafa’ al-Rasyidin (632-661 M) merupakan fondasi
penting dalam sejarah peradaban Islam. Meskipun masa ini relatif

47 Yohanan Friedmann, Tolerance and Coercion in Islam: Interfaith Relations in the Muslim
Tradition (Cambridge University Press, 2003).

63 | Jejak Agung Peradaban Islam



singkat secara kronologis, kontribusinya sangat besar dalam
membentuk struktur dasar masyarakat Islam yang berkeadaban.
Warisan dari empat khalifah pertama Abu Bakar al-Siddiq, Umar bin
al-Khattab, Utsman bin ‘Affan, dan Ali bin Abi Talib tidak hanya
terbatas pada stabilitas politik, tetapi juga mencakup dimensi
keilmuan, etika sosial, hukum, administrasi, dan toleransi
antarumat.*® Masa ini menjadi cermin dari keberhasilan
menerjemahkan nilai-nilai kenabian dalam bentuk sistem sosial yang
fungsional dan inklusif.

Beberapa kontribusi utama masa Khulafa’ al-Rasyidin yang
menjadi fondasi peradaban Islam meliputi:
1. Kepemimpinan Berbasis Etika dan Musyawarah

Kepemimpinan para Khulafa’ al-Rasyidin dibangun di atas
fondasi moral yang kokoh. Para khalifah menjalankan kekuasaan
dengan prinsip amanah, keadilan, kesederhanaan hidup, dan
keterlibatan umat dalam pengambilan keputusan melalui syura.
Kepemimpinan tidak dipandang sebagai privilese, tetapi sebagai
beban tanggung jawab spiritual dan sosial. Model ini memberikan
contoh ideal tentang bagaimana kekuasaan dan etika bisa berjalan
selaras.
2. Konsolidasi Sistem Hukum Islam

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, para sahabat harus
menghadapi persoalan baru yang tidak ditemukan secara eksplisit
dalam teks. Dalam konteks inilah, ijtihad menjadi instrumen utama
yang digunakan untuk menjawab kebutuhan hukum umat. Kaidah
figh mulai dibangun dari hasil diskusi para sahabat berdasarkan Al-
Qur’an dan Sunnah, yang kemudian menjadi dasar pembentukan
sistem hukum Islam yang rasional dan kontekstual.
3. Pendidikan dan Tradisi Keilmuan

48 Mutamakin, Moch. Al-farizii, and Muhamad Nizar Ulil Albab,
“REINTERPRETATION OF THE MEANING OF KHALIFAH TOWARDS A NEW
ISLAMIC CIVILIZATION: A CONTEXTUAL THEMATIC STUDY OF THE
KHILAFAH VERSE,” Leadership: Jurnal Mahasiswa Manajemen Pendidikan Islam 6, no. 1
(December 27, 2024): 72-88, https:/ / doi.org/10.32478 /1eadership.v6il.2719.

64 | Jejak Agung Peradaban Islam



Masjid-masjid menjadi pusat utama penyebaran ilmu. Di sana
para sahabat besar seperti Ali bin Abi Talib, Abdullah bin Mas"ud,
dan Zayd bin Thabit mendidik generasi Muslim awal dalam bidang
tafsir, hadis, dan hukum Islam. Halaqah ilmiah, periwayatan lisan,
serta semangat rihlah ilmiah (perjalanan menuntut ilmu) menjadi
budaya ilmiah yang hidup dan mengakar. Tradisi ini menjadi
fondasi kemunculan madrasah dan pusat keilmuan formal di
periode berikutnya.

4. Reformasi Administrasi dan Keuangan Negara

Khalifah Umar bin al-Khattab dikenal sebagai arsitek sistem
administrasi negara Islam. Selain itu, pada masanya membentuk
diwan untuk mencatat keuangan dan alokasi gaji pasukan,
menetapkan kalender Hijriyah sebagai sistem penanggalan resmi,
serta mengatur pembagian wilayah administratif dengan pejabat
yang bertanggung jawab secara langsung kepada khalifah. Sistem ini
memperkuat tata kelola pemerintahan yang terstruktur, efisien, dan
responsif terhadap kebutuhan umat.

5. Perluasan Wilayah dan Integrasi Sosial-Budaya

Pada kurun tiga dekade, wilayah kekuasaan Islam meluas dari
Jazirah Arab hingga Persia, Syam, Irak, dan Mesir. Perluasan ini
tidak hanya membawa Islam ke wilayah baru, tetapi juga
mempertemukan umat Muslim dengan budaya besar lainnya. Proses
akulturasi berlangsung tanpa pemaksaan, dan sistem perlindungan
terhadap non-Muslim seperti jizyah serta Piagam Umar menjadi
bukti konkret penerapan prinsip pluralisme dan toleransi dalam
negara Islam awal.

6. Penguatan Identitas Islam dalam Kehidupan Publik

Ajaran tauhid menjadi pusat kehidupan individu dan
masyarakat.#® Nilai-nilai Islam tidak hanya dibatasi pada aspek
ritual, tetapi diterjemahkan dalam tatanan sosial melalui semangat

49 Aisya Farina, “Refleksi Sejarah Perkembangan Kebijakan Publik Dan Ekonomi
Politik Islam Pada Masa Khulafa’al-Rasyidin,” ILTIZAMAT: Journal of Economic Sharia
Law and Business Studies 1, no. 2 (2022): 91-103.

65 | Jejak Agung Peradaban Islam



ukhuwah, tanggung jawab sosial, kejujuran, dan anti-korupsi. Etos
hidup masyarakat Muslim awal adalah menjadikan agama sebagai
sumber etika publik dan visi kemasyarakatan, bukan sekadar
keyakinan pribadi.

Masa Khulafa’” al-Rasyidin (632-661 M) merupakan fase
transisi yang sangat penting dalam sejarah Islam, di mana ajaran
kenabian tidak hanya dipertahankan tetapi juga diimplementasikan
dalam berbagai aspek kehidupan sosial, politik, hukum, dan budaya.
Kepemimpinan yang etis dan partisipatif, sistem hukum yang
adaptif melalui ijtihad, budaya pendidikan yang berbasis
spiritualitas, serta sikap toleran terhadap komunitas non-Muslim
menjadi ciri khas zaman ini. Di tengah ekspansi wilayah yang luas,
para khalifah berhasil membangun struktur masyarakat yang
inklusif dan visioner tanpa meninggalkan nilai-nilai wahyu.

66 | Jejak Agung Peradaban Islam



BAB IV
PERKEMBANGAN KEBUDAYAAN
ISLAM MASA DINASTI (UMAYYAH,
ABBASIYAH, FATIMIYAH, DLL)

Selepas masa kepemimpinan Khulafa' al-Rasyidin yang
menekankan kesederhanaan, kolektivitas, dan moralitas kenabian,
dunia Islam memasuki era dinasti yang lebih kompleks secara
struktural dan geopolitik. Periode ini ditandai dengan munculnya
berbagai kekhalifahan turun-temurun, seperti Umayyah (661-750 M),
Abbasiyah (750-1258 M), Fathimiyah (909-1171 M), serta dinasti-
dinasti Islam regional lainnya yang tumbuh seiring dengan
meluasnya wilayah kekuasaan Islam ke tiga benua.

Transisi dari sistem kekhalifahan ke model dinasti membawa
perubahan politik, ekonomi, dan budaya yang besar. Pemerintahan
menjadi lebih terpusat dan birokratis, tetapi juga membuka ruang
bagi perkembangan pesat ilmu pengetahuan, seni, dan interaksi
antar peradaban. Kebudayaan Islam tidak hanya berkembang di
pusat-pusat kekuasaan seperti Damaskus dan Baghdad, namun juga
mencapai wilayah barat seperti Andalusia dan Afrika Utara, yang
juga melahirkan warisan intelektual dan artistik yang luar biasa.

A. Dinasti Umayyah dan Sentralisasi Budaya

Setelah berakhirnya masa Khulafa’ al-Rasyidin, kekuasaan
Islam memasuki fase baru di bawah Dinasti Umayyah (661-750 M).
Pemerintahan Umayyah ditandai oleh sistem monarki herediter
dengan pusat administrasi di Damaskus. Transformasi ini membawa
perubahan besar dalam kehidupan politik dan budaya umat Islam.
Khalifah tidak lagi dipilih melalui musyawarah seperti sebelumnya,

67| Page



melainkan diwariskan secara dinasti. Model kekuasaan ini membuat
pemerintahan menjadi lebih terpusat dan birokratis.

Beberapa kontribusi utama Dinasti Umayyah dalam bidang
budaya antara lain:
1. Arab sebagai Bahasa Administrasi dan Budaya

Khalifah ‘Abd al-Malik bin Marwan (685-705 M) mencetuskan
kebijakan penting berupa arabisasi sistem pemerintahan, yaitu
menggantikan bahasa Yunani dan Persia yang sebelumnya
digunakan dalam administrasi dengan bahasa Arab. Langkah ini
tidak sekadar kebijakan linguistik, tetapi juga strategi politik dan
budaya untuk membentuk identitas peradaban Islam yang khas.
Bahasa Arab bukan hanya menjadi alat komunikasi resmi, tetapi
juga menjadi media ilmu pengetahuan, hukum, dan sastra. Dengan
itu, Arab menjadi simbol penyatu masyarakat Islam yang heterogen
secara etnis dan geografis.
2. Pencetakan Mata Uang Islam

Selain reformasi bahasa, “Abd al-Malik juga memprakarsai
pencetakan mata uang dinar dan dirham Islam yang menggantikan
koin-koin Bizantium dan Sasaniyah. Ciri khas mata uang ini adalah
penghapusan simbol-simbol non-Islami dan penggantian dengan
lafaz tauhid dan kutipan dari Al-Qur’an. Hal ini memiliki dampak
besar dalam membentuk kesadaran simbolik keislaman di ruang
publik. Masyarakat Muslim kini menggunakan mata uang yang
secara visual dan ideologis mencerminkan identitas agama mereka,
yang sekaligus menjadi alat legitimasi kekuasaan khalifah.
3. Pengembangan Arsitektur Islam Awal

Puncak pencapaian budaya visual Dinasti Umayyah tercermin
dalam pembangunan Qubbat al-Sakhrah (Dome of the Rock) di
Yerusalem pada tahun 691 M. Dibangun di atas tempat yang
dianggap suci oleh tiga agama (Islam, Yahudi, dan Kristen),
bangunan ini memiliki arsitektur monumental dengan kubah emas
dan kaligrafi Qur'ani yang mencerminkan keunggulan seni Islam
awal. Fungsi Qubbat al-Sakhrah tidak hanya religius, tetapi juga

68 | Jejak Agung Peradaban Islam



simbol politik dan spiritual supremasi Islam di kota yang sangat
penting dalam sejarah keagamaan.®® Selain itu, gaya arsitektur
Umayyah menjadi model awal bagi perkembangan seni bangunan
Islam di wilayah Timur maupun Barat.

Meskipun sentralisasi kekuasaan menimbulkan kritik terkait
otoritarianisme dan ketimpangan sosial, masa Umayyah menjadi
titik awal penting dalam pembentukan budaya kekhalifahan Islam
yang terstruktur. Di samping itu, munculnya budaya istana, sastra
pujian (madih), dan dinamika kesenian menunjukkan bahwa Dinasti
Umayyah bukan hanya kekuatan militer, tetapi juga pelaku aktif
dalam pembentukan identitas peradaban Islam.

Perlu dicatat pula bahwa masa Umayyah merupakan
jembatan penting antara warisan Arab pra-Islam dan nilai-nilai
Islam yang tengah tumbuh. Tradisi kesukuan tidak sepenuhnya
dihapus, tetapi dialihkan orientasinya ke dalam bingkai kekuasaan
Islam yang terpusat. Dari sinilah, corak kebudayaan Islam mulai
mengalami institusionalisasi dan ekspansi secara sistematis ke
berbagai wilayah, dari Afrika Utara hingga Asia Tengah.

B. Masa Keemasan Ilmu Pengetahuan di Era Abbasiyah

Dinasti Abbasiyah (750-1258 M), dengan ibu kota Baghdad
sebagai pusat peradaban, menandai puncak kemajuan ilmu
pengetahuan dalam sejarah Islam. Pemerintahan Abbasiyah,
khususnya pada masa Khalifah Harun al-Rashid (786-809 M) dan al-
Ma'mun (813-833 M), memberikan dukungan besar terhadap
perkembangan intelektual. Para khalifah membuka ruang yang luas
bagi ilmuwan, filsuf, penerjemah, dan seniman dari berbagai latar
belakang budaya dan agama. Semangat intelektual ini didasarkan
pada keyakinan bahwa mencari ilmu adalah bagian dari ibadah, dan

50 Ahmed Renima, Habib Tiliouine, and Richard ]. Estes, “The Islamic Golden Age: A
Story of the Triumph of the Islamic Civilization,” in The State of Social Progress of
Islamic ~ Societies (Cham: Springer International Publishing, 2016), 25-52,
https:/ /doi.org/10.1007 /978-3-319-24774-8 2.

69 | Jejak Agung Peradaban Islam



bahwa wahyu dan akal dapat berjalan beriringan dalam memahami
ciptaan Allah.

Baghdad tidak hanya menjadi ibu kota politik, tetapi juga
pusat ilmu pengetahuan dunia. Para ilmuwan Muslim berhasil
menyerap, mengembangkan, dan menyumbangkan pengetahuan
yang luar biasa dalam berbagai disiplin ilmu.

Beberapa kontribusi penting yang mencerminkan masa
keemasan ini antara lain:

1. Pendirian Bayt al-Hikmah (Rumah Kebijaksanaan)

Didirikan sekitar tahun 830 M oleh Khalifah al-Ma'mun
(memerintah 813-833 M) di Baghdad, Bayt al-Hikmah (House of
Wisdom) merupakan lembaga ilmiah multikultural yang menjadi
simbol puncak kemajuan intelektual Islam. Lembaga ini awalnya
merupakan perpustakaan kerajaan yang kemudian berkembang
menjadi pusat penerjemahan dan penelitian ilmu pengetahuan dari
berbagai peradaban seperti Yunani, Persia, dan India ke dalam
bahasa Arab.

Selain penerjemahan, Bayt al-Hikmah juga menjadi ruang
diskusi filosofis, eksperimen ilmiah, dan pelatihan intelektual. Para
ilmuwan Muslim seperti Hunayn ibn Ishaq (809-873 M), seorang
penerjemah Nestorian, menerjemahkan karya-karya Hippokrates
dan Galen ke dalam bahasa Arab dan Suryani. Lingkungan
akademik ini menunjukkan komitmen Khalifah Abbasiyah terhadap
ilmu tanpa memandang latar belakang agama atau etnis,
menjadikan Bayt al-Hikmah cikal bakal universitas modern.

2. Ilmu Kedokteran dan Farmasi

Pada abad ke-9 hingga ke-11 M, ilmu kedokteran Islam
mengalami kemajuan signifikan. Tokoh pentingnya adalah al-Razi
(865-925 M) dan Ibn Sina (980-1037 M). Al-Razi menulis lebih dari
200 karya, termasuk al-Hawi, ensiklopedia medis yang merangkum
pengetahuan medis dari Yunani hingga Persia. Al-Razi dikenal
dengan karyanya al-Hawi, sebuah ensiklopedia medis yang memuat

70 | Jejak Agung Peradaban Islam



diagnosis dan terapi berbagai penyakit, serta eksperimen kimia
dasar.

Sementara itu, Ibn Sina menulis al-Qanun fi al-Tibb (Canon of
Medicine), yang dijadikan kurikulum kedokteran di Eropa hingga
abad ke-17. Keduanya juga memelopori konsep rumah sakit
(bimaristan) sebagai lembaga layanan kesehatan dan pendidikan
medis. Tradisi kedokteran Islam pada periode ini memperlihatkan
integrasi antara observasi klinis, kajian teoretis, dan pelayanan
sosial.

3. Ilmu Astronomi dan Matematika

Perkembangan ilmu astronomi dan matematika mendapat
dorongan kuat pada masa Abbasiyah awal. Al-Khawarizmi (850 M)
dikenal sebagai pelopor ilmu aljabar. Karya al-Kitab al-Mukhtasar fi
Hisab al-Jabr wa al-Mugabalah memperkenalkan prinsip-prinsip
dasar penyelesaian persamaan, yang menjadi fondasi aljabar
modern. Selain itu, sistem angka desimal dan konsep angka nol
turut diperkenalkan melalui tradisi ilmiah Islam.

Di bidang astronomi, ilmuwan seperti al-Battani (858-929 M)
dan al-Farghani menyusun tabel astronomi dan melakukan
observasi gerakan benda langit secara akurat. Observatorium ilmiah
dibangun di Baghdad dan kota-kota lain sebagai pusat kalkulasi
kalender, arah kiblat, dan penentuan waktu ibadah. Perpaduan
antara kepentingan keagamaan dan metode ilmiah melahirkan
sistem astronomi yang presisi.

4. TIlmu Filsafat dan Teologi

Tradisi filsafat Islam mendapat pengaruh besar dari filsafat
Yunani melalui proyek penerjemahan sejak abad ke-9 M. Al-Kindi
(801-873 M) dikenal sebagai filsuf Arab pertama yang
menggabungkan ajaran Islam dengan filsafat rasional. Kemudian, al-
Farabi (872-950 M) mengembangkan teori negara utama dan sistem
etika berbasis akal. Filsafat Islam tidak hanya bersifat teoretis, tetapi
juga menjadi alat untuk menjawab persoalan keagamaan.

71 | Jejak Agung Peradaban Islam



Sementara itu, diskusi dalam ilmu kalam (teologi Islam) juga
berkembang pesat. Tokoh seperti al-Ash’ari (874-936 M) dan al-
Maturidi  (853-944 M) membangun sistem teologi yang
menyeimbangkan antara akidah dan rasionalitas. Perdebatan
seputar sifat-sifat Tuhan, kehendak bebas, dan keadilan Ilahi
memperlihatkan dinamika pemikiran yang hidup dan matang dalam
lingkungan intelektual Abbasiyah.

5. Ilmu Bahasa, Sejarah, dan Sastra

Bahasa Arab diformalkan dan dikembangkan sebagai bahasa
ilmu dan administrasi. Sibawayh (793 M) menyusun al-Kitab, karya
monumental dalam tata bahasa Arab, yang hingga kini menjadi
rujukan utama dalam studi nahwu dan sarf. Kemampuan linguistik
menjadi syarat utama untuk mengakses ilmu agama dan sains.

Di dalam bidang historiografi, al-[Jabari (839-923 M) menulis
Tarikh al-Rusul wa al-Muluk, yang merekam sejarah Islam dari
masa kenabian hingga awal kekhalifahan Abbasiyah dengan
pendekatan kronologis dan sumber yang luas. Di bidang hadis, al-
Bukhari dan Muslim menyusun koleksi hadis sahih yang diakui
validitasnya oleh seluruh mazhab Sunni. Dalam sastra, kisah Alf
Laylah wa Laylah (Seribu Satu Malam) serta puisi sufi dan falsafi
memperlihatkan kedalaman estetika dan spiritualitas Islam yang
khas.

Peran negara dalam memfasilitasi ilmu pengetahuan menjadi
faktor kunci kejayaan ini. Para ilmuwan diberi penghargaan, dana,
dan kebebasan berpikir.?! Lingkungan yang kosmopolit dan toleran
di kota-kota seperti Baghdad, Basrah, dan Kufa memungkinkan
pertukaran ide lintas budaya, agama, dan bahasa. Dengan demikian,
Dinasti Abbasiyah bukan hanya pewaris kekuasaan politik Islam,
tetapi juga pelopor peradaban ilmiah dunia. Kemajuan yang dicapai
pada masa ini tidak hanya memengaruhi dunia Islam, tetapi juga

51 Mariano Gomez-Aranda, “The Contribution of the Jews of Spain to the
Transmission of Science in the Middle Ages,” European Review 16, no. 2 (May 1, 2008):
169-81, https:/ /doi.org/10.1017 /51062798708000161.

72 | Jejak Agung Peradaban Islam



menginspirasi kebangkitan ilmu pengetahuan di Eropa (Renaissarce)
berabad-abad kemudian. Masa keemasan Abbasiyah adalah bukti
bahwa Islam, sebagai agama dan peradaban, menjunjung tinggi akal,
ilmu, dan peradaban manusia.

C. Seni Arsitektur dan Sastra Islam

Seni arsitektur dan sastra Islam mengalami perkembangan
yang luar biasa sejak masa Dinasti Umayyah (661-750 M), dan
mencapai puncaknya pada era Abbasiyah (750-1258 M) serta
Fatimiyah (909-1171 M). Arsitektur Islam tidak hanya diwujudkan
dalam bentuk bangunan ibadah seperti masjid, tetapi juga
mencakup istana, makam, dan infrastruktur publik seperti taman,
pasar, serta saluran air. Keindahan geometris, kaligrafi, dan
ornamen Arabesque menjadi ciri khas yang membedakan arsitektur
Islam dari warisan sebelumnya. Desain arsitektural ini tidak semata
untuk keindahan visual, tetapi juga sebagai bentuk ekspresi spiritual
dan refleksi atas keesaan Tuhan melalui simetri, keteraturan, dan
kesatuan bentuk.

Sementara itu, sastra Islam tumbuh seiring dengan
berkembangnya tradisi keilmuan dan budaya tulis-menulis yang
difasilitasi oleh lembaga-lembaga seperti Bayt al-Hikmah. Sastra
Arab mengalami transformasi dari bentuk puisi tribal pra-Islam
menjadi medium ekspresi spiritual, filsafat, sufisme, hingga satire
sosial. Puisi-puisi sufistik dan epik-epik hikayat seperti Alf Laylah wa
Laylah tidak hanya menjadi hiburan, tetapi juga sarana edukasi dan
dakwah. Karya-karya ini menyebarkan nilai-nilai moral, etika Islam,
dan refleksi intelektual yang mampu menjangkau lintas kelas sosial
dan lintas budaya. Dengan demikian, baik arsitektur maupun sastra
Islam menjadi dua pilar penting dalam pembentukan identitas
peradaban Islam yang inklusif, dinamis, dan transnasional.

1. Arsitektur Islam

Perkembangan arsitektur Islam sejak masa awal kekhalifahan
hingga puncak kejayaan dinasti-dinasti besar seperti Abbasiyah dan
Fatimiyah menandai pertemuan antara nilai-nilai spiritual Islam

73 | Jejak Agung Peradaban Islam



dengan kreativitas seni dan teknik bangunan. Arsitektur Islam
bukan hanya sarana pembangunan fisik, tetapi juga ekspresi nilai
tauhid, keteraturan kosmik, dan keseimbangan sosial. Estetika
dalam arsitektur Islam selalu menyatu dengan fungsi, menciptakan
ruang yang sakral sekaligus fungsional, baik untuk ibadah maupun
kehidupan masyarakat secara luas.
a. Pusat-pusat Keagamaan dan Simbol Kekuasaan
Masjid menjadi titik sentral dalam tata kota Islam dan
simbol spiritual yang paling menonjol. Masjid Nabawi di
Madinah menjadi prototipe awal dengan fungsi ganda
sebagai tempat ibadah, pendidikan, dan musyawarah umat.
Pada masa Abbasiyah, masjid berkembang secara
monumental, seperti Masjid al-Nu'man di al-Anbar yang
dibangun pada abad ke-8 M. Arsitekturnya mulai dilengkapi
dengan kubah yang megah, mihrab sebagai penanda arah
kiblat, dan menara untuk adzan. Unsur-unsur ini kemudian
menjadi standar global dalam pembangunan masjid-masjid
Islam di berbagai belahan dunia. Masjid tidak hanya
menjadi pusat spiritual, tetapi juga simbol kedaulatan dan
kehadiran kekuasaan Islam di kota-kota besar.
b. Istana dan Infrastruktur Urban
Selain masjid, pembangunan kompleks istana
mencerminkan kematangan politik dan artistik Islam. Di
Samarra (Irak) pada abad ke-9 M, dibangun kompleks istana
khalifah yang megah dengan taman-taman, halaman luas,
dan dekorasi geometris khas Islam. Kota ini dirancang
secara sistematis sebagai ibu kota dinasti Abbasiyah,
mencerminkan prinsip keteraturan dan fungsi sosial-politik.
Di Baghdad dan Kufah, pembangunan kanaal, pasar tertata,
dan instalasi air bersih menunjukkan kemajuan dalam
perencanaan kota (urban planning) berbasis prinsip
kesejahteraan publik. Infrastruktur ini mendukung aktivitas
ekonomi dan sosial, serta menunjukkan bahwa arsitektur

74 | Jejak Agung Peradaban Islam



Islam bukan hanya simbol kekuasaan, tetapi juga
perwujudan tanggung jawab sosial.
c. Arsitektur Memorial dan Kubah Agung
Salah satu peninggalan arsitektur paling ikonik
adalah Qubbat al-Sakhrah (Dome of the Rock) yang
dibangun oleh Dinasti Umayyah pada tahun 691 M di
Yerusalem. Kubah ini tidak hanya mencerminkan
kemegahan artistik, tetapi juga menjadi ekspresi keyakinan
spiritual Islam atas tempat suci dan sejarah kenabian.
Ornamen mosaik, kaligrafi Qur’ani, dan struktur geometris
dalam bangunan ini menunjukkan perpaduan seni dan
religiositas secara harmonis. Pada masa Dinasti Fatimiyah,
dibangun Masjid al-Azhar di Kairo (970 M) yang menjadi
pusat dakwah dan pendidikan Syiah Ismailiyah serta
lambang kejayaan arsitektur religius. Kedua bangunan ini
menunjukkan bahwa kubah, sebagai elemen utama, bukan
hanya struktur teknis, melainkan simbol keagungan
spiritual dan kebudayaan Islam yang mendalam.
2. Sastralslam
Sastra Islam mencerminkan kompleksitas kehidupan umat
Islam dalam berbagai dimensi yaitu spiritual, filosofis, sosial, dan
estetis. Sejak masa klasik, sastra berkembang sebagai medium
dakwah, sarana hiburan, serta cermin dinamika intelektual
masyarakat Islam. Beragam bentuk karya sastra muncul, mulai dari
hikayat naratif, syair keagamaan, hingga puisi-puisi sufistik dan
kritik sosial yang hidup di ruang-ruang publik.
a. Karya Epik dan Hikayat
Salah satu karya epik paling legendaris dalam
khazanah sastra Islam adalah Alf Laylah wa Laylah (Seribu
Satu Malam), yang mulai dikenal secara luas sejak abad ke-9
M di Baghdad dan terus berkembang hingga memasuki
dunia Persia, Mesir, dan bahkan Andalusia. Kumpulan kisah
ini  terdiri dari ratusan cerita berbingkai yang

75 | Jejak Agung Peradaban Islam



menggabungkan unsur petualangan, sihir, kebijaksanaan,
dan humor. Tokoh utama seperti Sindbad, Aladdin, dan Ali
Baba menjadi simbol narasi dunia Timur yang kaya
imajinasi dan nilai-nilai moral.

Hikayat ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan
rakyat, tetapi juga mengandung ajaran sosial dan etika,
seperti keadilan, kesetiaan, dan keberanian. Cerita-cerita
semacam inilah secara bertahap diterjemahkan ke dalam
bahasa Latin, Prancis, dan Inggris sejak abad ke-18, dan
turut memengaruhi perkembangan sastra Eropa pada masa
Pencerahan dan Romantisisme. Dengan demikian, Alf Laylah
wa Laylah menjadi bukti bahwa sastra Islam telah
berkontribusi dalam membentuk narasi global yang
melintasi peradaban.

b. Puisi dan Syair Keislaman

Puisi Arab pra-Islam (jahiliyah) awalnya bersifat tribal,
memuja keberanian, cinta, dan alam. Namun, setelah
kedatangan Islam, puisi mengalami transformasi makna
menjadi media ekspresi spiritual dan filsafat hidup. Pada
masa Dinasti Abbasiyah, muncul penyair-penyair besar
seperti Al-Mutanabbi (915-965 M) yang puisi-puisinya sarat
dengan refleksi intelektual, kritik politik, dan ambisi
personal yang membingkai semangat zaman.

Puncak dari perkembangan puisi Islam terlihat dalam
karya-karya puisi sufistik, yang dipopulerkan oleh tokoh
seperti Jalal al-Din Rumi (1207-1273 M) di Persia. Melalui
karyanya Mathnawi, Rumi memadukan metafora cinta ilahi
dengan konsep keabadian ruhani. Puisinya tidak hanya
dibaca oleh kaum sufi, tetapi juga melintasi batas agama dan
budaya, menjadi inspirasi spiritual lintas zaman. Puisi-puisi
semacam ini menegaskan bahwa bahasa tidak hanya
menyampaikan makna literal, tetapi juga menjadi jembatan
menuju pengalaman transendental.

76 | Jejak Agung Peradaban Islam



c. Teater Lisan dan Humor
Meski dunia Islam klasik tidak mengenal teater dalam
bentuk panggung seperti di Yunani atau Eropa, tradisi teater
lisan berkembang dalam bentuk pertunjukan rakyat, cerita
humor, dan dialog di pasar-pasar kota metropolitan seperti
Baghdad, Kairo, dan Damaskus. Cerita-cerita ini
disampaikan oleh hakawati (pendongeng) yang berkeliling
dari satu tempat ke tempat lain, membacakan kisah sejarah,
hikayat pahlawan, atau kisah jenaka yang penuh pesan
moral.52
Salah satu bentuk ekspresi sosial yang berkembang
adalah sindiran dan humor satiris terhadap elite politik atau
ulama yang berpihak pada kekuasaan. Dalam dunia urban
Islam, humor tidak hanya digunakan sebagai hiburan, tetapi
juga sebagai kritik sosial yang tajam. Cerita tentang tokoh-
tokoh fiktif seperti Juha atau Nasruddin Hoja menjadi
simbol nalar rakyat kecil yang cerdas, kritis, dan jenaka
dalam menyikapi ketimpangan sosial. Teater lisan semacam
ini mencerminkan tingkat literasi masyarakat, sekaligus
menunjukkan bahwa budaya Islam tidak terjebak dalam
keseriusan tekstual, tetapi juga memberi ruang bagi
keluwesan, kreativitas, dan kebebasan berpikir.
D. Interaksi Budaya Islam dan Non-Islam
Peradaban Islam sejak awal telah menunjukkan karakter
keterbukaan terhadap peradaban lain. Hal ini tercermin dalam
interaksi budaya yang intens antara dunia Islam dan berbagai
komunitas non-Muslim baik di wilayah taklukan maupun melalui
jalur perdagangan dan diplomasi. Interaksi ini berlangsung secara
timbal balik yaitu umat Islam meminjam unsur-unsur dari

52 Mehmet ERBUDAK, “Cultural Interactions of Medieval Societies Hidden in The
Symmetry of Ornaments,” Journal of Mosaic Research, no. 16 (November 3, 2023): 145-
56, https:/ /doi.org/10.26658 /jmr.1376768.

77 | Jejak Agung Peradaban Islam



peradaban lain, lalu mengolah dan mengintegrasikannya ke dalam
sistem pengetahuan, seni, arsitektur, dan kehidupan sosialnya.

Islam tidak tumbuh dalam ruang hampa. Ketika meluas ke
wilayah Bizantium, Persia, India, dan Afrika Utara, Islam
bersentuhan dengan warisan filsafat Yunani, sastra Persia, ilmu
kedokteran India, dan seni Afrika. Proses akulturasi ini berlangsung
secara dinamis dan tidak merusak identitas dasar Islam. Sebaliknya,
memperkaya khazanah budaya Islam, menjadikannya kosmopolit,
multikultural, dan inklusif.

1. Penerjemahan Ilmu dan Filsafat Yunani

Pada masa Abbasiyah, terutama abad ke-9 M, terjadi
gelombang besar penerjemahan karya-karya klasik Yunani ke dalam
bahasa Arab. Pusatnya adalah Bayt al-Hikmah di Baghdad, yang
didirikan oleh Khalifah al-Ma’mun. Di sana, teks-teks filsafat, logika,
kedokteran, dan astronomi dari Aristoteles, Galenus, Ptolemaeus,
dan lain-lain diterjemahkan ke dalam bahasa Arab oleh tokoh seperti
Hunayn ibn Ishaq dan al-Kindi. Proses ini bukan sekadar alih
bahasa, tetapi juga reinterpretasi kritis melalui perspektif Islam,
yang pada akhirnya melahirkan filsafat Islam (falsafah) sebagai
disiplin tersendiri.

2. Pengaruh Budaya Persia dan India

Dari Persia, umat Islam mengadopsi sistem birokrasi, tata
istana, seni sastra epik, dan gaya berpakaian istana. Kisah-kisah
seperti Kalilah wa Dimnah diterjemahkan dari bahasa Sanskerta ke
Persia, lalu ke Arab. Sistem administrasi dinasti Abbasiyah pun
banyak mengacu pada model Persia Sassanid. Sementara itu, dari
India, umat Islam mengenal sistem angka desimal, teknik
pengobatan Ayurvedic, dan ilmu perbintangan. Penyerapan ini
berlangsung secara selektif dan kontekstual unsur yang selaras
dengan nilai Islam diterima, sementara yang bertentangan dihindari.
3. Seni dan Arsitektur Multibudaya

Interaksi budaya juga nyata dalam bidang seni. Motif
dekoratif geometris dan kaligrafi Arab berkembang sebagai respon

78 | Jejak Agung Peradaban Islam



terhadap larangan representasi makhluk hidup dalam seni Islam
awal. Namun, unsur visual dari seni Bizantium dan Persia tetap
terlihat dalam detail mosaik, lengkungan, dan ornamen masjid.
Dalam arsitektur, masjid-masjid di Spanyol (seperti Masjid Cordoba)
menggabungkan gaya Arab, Romawi, dan Ilokal Andalusia
menjadikan bangunan Islam sebagai representasi dialog budaya
yang harmonis.

4. Pluralitas Sosial dan Toleransi Budaya

Di banyak wilayah Islam, seperti Andalusia, Syam, dan Mesir,
umat Islam hidup berdampingan dengan komunitas Yahudi,
Kristen, dan bahkan Zoroastrian. Kehidupan multikultural ini
menciptakan lingkungan intelektual yang produktif. Kota-kota
seperti Baghdad dan Cordoba menjadi melting pot berbagai bangsa
dan tradisi®® Toleransi bukan hanya kebijakan politik (seperti
jizyah), tetapi menjadi kultur sosial yang memungkinkan terjadinya
pertukaran pengetahuan, kuliner, bahasa, dan gaya hidup.

Proses interaksi budaya antara Islam dan non-Islam bukanlah
suatu bentuk asimilasi pasif atau penerimaan tanpa seleksi,
melainkan suatu dialog peradaban yang aktif dan kritis. Sejak masa-
masa awal ekspansi Islam, umat Islam telah berjumpa dengan
warisan intelektual dan budaya bangsa-bangsa lain, seperti Yunani,
Persia, Romawi, dan India. Perjumpaan ini tidak membuat Islam
kehilangan identitasnya. Justru ajaran Islam yang universal
memberikan kerangka nilai yang kokoh untuk menyaring dan
menilai unsur-unsur asing, mana yang sesuai dengan prinsip-prinsip
tauhid, keadilan dan kemaslahatan, dan mana yang harus ditolak
atau disesuaikan. Jadi, Islam tidak hanya menjadi penerima warisan
budaya, tetapi juga berperan sebagai agen kreatif yang mampu
mengolah dan memperkaya elemen-elemen budaya tersebut dengan
perspektif baru.

5 Milan Obaidi et al., “Living under Threat: Mutual Threat Perception Drives Anti-
Muslim and Anti-Western Hostility in the Age of Terrorism,” European Journal of Social
Psychology 48, no. 5 (August 25, 2018): 567-84, https:/ /doi.org/10.1002/ ejsp.2362.

79 | Jejak Agung Peradaban Islam



Maka dari itu, kebudayaan Islam tumbuh sebagai peradaban
yang kosmopolit, terbuka terhadap pengetahuan dan kemajuan,
namun tetap berakar kuat pada nilai-nilai wahyu. Peradaban Islam
tidak berdiri di atas keseragaman budaya, tetapi di atas prinsip-
prinsip keadilan dan harmoni dalam perbedaan. Toleransi terhadap
masyarakat dan budaya lain bukan hanya sebuah kebijakan politik,
tetapi merupakan bagian dari visi etis dan spiritual Islam. Berbagai
warisan arsitektur, ilmu pengetahuan, dan sastra yang lahir dari
interaksi ini menunjukkan bahwa dialog budaya dalam Islam tidak
hanya memperkaya dunia Islam, tetapi juga memberikan kontribusi
penting bagi peradaban dunia pada umumnya. Tidak heran jika
periode ini disebut oleh banyak sejarawan sebagai era kematangan
dan puncak kebudayaan Islam.

E. Kebudayaan di Dunia Islam Barat (Andalusia, Afrika Utara)

Perkembangan Islam ke wilayah barat seperti Andalusia
(Spanyol Muslim) dan Afrika Utara sejak abad ke-7 Masehi
menandai terbentuknya pusat-pusat peradaban baru yang memiliki
kekayaan budaya, intelektual, dan sosialnya sendiri. Berbeda dengan
dunia Islam Timur yang dipengaruhi oleh warisan Persia dan
Mesopotamia, dunia Islam Barat tumbuh melalui interaksi intensif
dengan peradaban Romawi Barat, Visigoth, Berber, dan peradaban
Kristen Eropa. Khususnya Andalusia, di bawah Dinasti Umayyah di
Cordoba, menjadi simbol kejayaan Islam di Barat dan pelopor
budaya multikultural yang maju dan toleran.

1. Andalusia: Titik Temu Budaya Timur dan Barat

Selama masa pemerintahan Abd al-Rahman III (912-961 M),
wilayah Andalusia mencapai puncak kemakmuran dan kemajuan
peradaban. Kota Cordoba menjadi pusat kebudayaan, ilmu
pengetahuan, dan toleransi beragama terbesar di Eropa. Masjid
Cordoba (Mezquita) tidak hanya menjadi tempat ibadah, namun
juga menjadi simbol kemegahan arsitektur Islam dengan perpaduan
unsur Visigoth dan Bizantium. Selain itu, perpustakaan Cordoba
menyimpan lebih dari 400.000 manuskrip, menjadikannya salah satu

80 | Jejak Agung Peradaban Islam



pusat literatur terbesar pada masanya. Institusi pendidikan dan
akademi terbuka untuk berbagai komunitas Muslim, Yahudi, dan
Kristen yang hidup berdampingan secara damai dan saling
menghormati.

Beberapa tokoh besar muncul dari rahim peradaban
Andalusia, yang karyanya menjembatani pemikiran Islam dan Eropa
Latin:

a. Ibn Rushd (Averroes) (1126-1198 M)

Pemikiran Ibnu Rusyd diakui sebagai salah satu tokoh
filosofis terbesar dalam tradisi Islam dan pemikir rasionalis
yang memberikan kontribusi signifikan terhadap sintesis
antara agama dan filsafat. Komentar-komentarnya terhadap
karya-karya Aristoteles, terutama di bidang logika,
metafisika, dan etika, menjadikannya sebagai jembatan
intelektual antara dunia Islam dan Eropa Latin. Dalam
karyanya Tahafut al-Tahafut, Ibnu Rusyd membela
pentingnya rasionalitas dan menolak pandangan anti-
filosofis yang sebelumnya dikemukakan oleh al-Ghazali.

Hasil karya Ibn Rushd diterjemahkan ke dalam
bahasa Latin dan menjadi dasar filsafat skolastik di Eropa,
terutama tokoh-tokoh yang mempengaruhinya seperti
Thomas Aquinas. Di dunia Islam sendiri, Ibnu Rusyd juga
dikenal sebagai ahli hukum (fagih), dokter, dan astronom.
Melalui karya-karyanya yang mencakup berbagai disiplin
ilmu, Ibnu Rusyd menyajikan model ilmiah yang holistik
dan berbasis akal, serta menunjukkan bahwa ilmu
pengetahuan tidak bertentangan dengan ajaran wahyu yang
sebenarnya.

b. Ibn Hazm (994-1064 M)

Sebagai pemikir yang paling berpengaruh dalam
sejarah intelektual Andalusia, Ibnu Hazm adalah salah satu
pemikir yang paling berpengaruh dalam sejarah intelektual
Andalusia. Akan tetapi, sebagai pendiri utama mazhab

81 | Jejak Agung Peradaban Islam



Zahiriyyah, pendekatannya terhadap hukum Islam sangat
literal, berdasarkan pemahaman tekstual terhadap Al-
Qur'an dan Sunnah. Selain keahliannya dalam bidang fikih
dan teologi, Ibnu Hazm juga dikenal sebagai penulis ulung
yang menghasilkan karya-karya monumental dalam studi
cinta dan psikologi manusia.

Karyanya yang terkenal, Tawq al-Hamamah (Kalung
Merpati), menguraikan cinta dari perspektif emosional,
spiritual, dan moral. Dalam karya ini, cinta tidak hanya
dipahami sebagai pengalaman emosional, tetapi lebih
sebagai bagian dari pembentukan karakter dan hubungan
manusia yang bernilai ilahi. Gaya bahasa yang tinggi dan
struktur pemikiran yang mendalam dalam karya ini
membuat Ibnu Hazm menjadi salah satu penulis dan
pemikir cinta yang paling berpengaruh di dunia Islam dan
lintas budaya.

c. Al-Zahrawi (Abulcasis) (936-1013 M)

Menurut sejarah, al-Zahrawi merupakan sosok
penting dalam sejarah kedokteran Islam dan dunia.
Karyanya yang paling terkenal, al-Tasrif li-man 'Ajiza 'an al-
Ta'lif, merupakan ensiklopedia kedokteran sebanyak 30
volume yang mencakup berbagai aspek medis, termasuk
bedah, farmasi, dan penyakit dalam. Volume tentang
pembedahan menjadi salah satu referensi medis utama
hingga abad ke-17 di Eropa->*

Tak hanya itu sebagai seorang ahli bedah, Al-Zahrawi
juga dikenal atas keberhasilannya merancang lebih dari 200
instrumen bedah, yang sebagian besar masih digunakan
hingga kini dalam bentuk yang telah dimodifikasi secara
modern. Selain itu, deskripsi kasus klinis yang ditulis
berdasarkan  pengalaman  praktisnya  menunjukkan

5¢ M. Bratton, “Briefing: Islam, Democracy and Public Opinion in Africa,” African
Affairs 102, no. 408 (July 1, 2003): 493-501, https:/ /doi.org/10.1093 / afraf/adg049.

82 | Jejak Agung Peradaban Islam



pendekatan ilmiah yang sistematis berdasarkan pengamatan
langsung. Pengaruhnya tidak hanya terbatas pada dunia
Islam, tetapi juga membentuk dasar kedokteran Eropa
melalui penerjemahan karya-karyanya ke dalam bahasa
Latin.

Terutama pada masa keemasan Dinasti Umayyah di
Spanyol (756-1031 M), Andalusia memainkan peran penting
sebagai jembatan intelektual antara dunia Islam Timur dan
peradaban Barat. Kota-kota besar seperti Cordoba, Sevilla,
dan Toledo menjadi pusat penerjemahan dan
pengembangan ilmu pengetahuan. Karya-karya ilmiah para
pemikir Muslim di bidang matematika, astronomi,
kedokteran, dan logika diterjemahkan ke dalam bahasa
Latin dan Ibrani dan disebarkan ke seluruh Eropa. Proses
diperkaya khazanah intelektual Barat yang sebelumnya
stagnan setelah runtuhnya Kekaisaran Romawi, dan
memberikan fondasi penting bagi perkembangan ilmu
pengetahuan modern.

Kolaborasi antara Islam dan Barat tidak hanya berupa transfer
pengetahuan, namun juga metode ilmiah yang lebih sistematis dan
eksperimental. Konsep-konsep seperti angka nol, aljabar (yang
berasal dari karya al-Khawarizmi), dan pendekatan rasional
terhadap filsafat dan teologi memiliki pengaruh yang besar terhadap
pemikiran Eropa pada abad ke-12 hingga ke-15. Andalusia menjadi
titik temu kreatif antara Islam dan Barat, yang tidak hanya
mengadopsi, tetapi juga mentransformasikan pengetahuan dari
Timur menjadi fondasi bagi munculnya Renaisans di Italia dan
transformasi intelektual di Eropa modern.

2. Afrika Utara: Sinergi Arab dan Berber

Persebaran Islam ke wilayah Afrika Utara telah berlangsung
sejak masa Khulafa al-Rasyidin dan dipercepat pada masa Dinasti
Umayyah melalui kombinasi dakwah dan ekspedisi militer. Namun,
proses Islamisasi tidak semata-mata bersifat koersif, tetapi

83 | Jejak Agung Peradaban Islam



berlangsung secara bertahap dan lebih damai melalui jalur sosial-
budaya. Suku Berber sebagai penduduk asli wilayah Maghrib
berperan aktif dalam proses penyebaran Islam. Pasca memeluk
Islam, masyarakat Berber terintegrasi ke dalam struktur masyarakat
Islam dan berkontribusi dalam kegiatan dakwah, pendirian
lembaga-lembaga keagamaan, dan pertumbuhan ekonomi berbasis
syariah. Proses Islamisasi yang terjadi tidak hanya menanamkan
aspek teologis, tetapi juga memperkenalkan tatanan sosial dan
politik baru yang selaras dengan nilai-nilai Islam.

Beberapa kota penting di wilayah Maghrib berkembang
menjadi pusat-pusat keilmuan dan peradaban Islam. Kairouan, yang
didirikan pada tahun 670 Masehi oleh panglima Ugbah Ibn Nafi,
menjadi kota pertama yang menandai kehadiran peradaban Islam di
Afrika Utara. Masjid Agung Kairouan menjadi simbol pusat
keagamaan dan pendidikan, yang kemudian melahirkan generasi-
generasi ulama di bidang fikih mazhab Maliki dan ilmu-ilmu
keislaman lainnya. Sementara itu, kota Fez di Maroko berkembang
sebagai pusat intelektual dan budaya Islam. Berdirinya Universitas
Al-Qarawiyyin pada tahun 859 Masehi menjadikan Fez sebagai salah
satu pusat keilmuan terpenting di dunia Islam. Universitas ini
menjadi tempat pembelajaran interdisipliner dan jembatan ilmiah
antara dunia Islam dan Eropa, terutama pada masa-masa awal
pertumbuhan universitas di Barat. Untuk itu, Afrika Utara tidak
hanya menjadi wilayah penerima pengaruh Islam, namun juga
menjadi aktor penting dalam membentuk dan meneruskan warisan
peradaban Islam global.

Ciri khas budaya Islam di kawasan ini adalah:

a. Seni Arsitektur Berber-Islami
Salah satu ciri paling menonjol dari kebudayaan Islam
di Afrika Utara adalah gaya arsitekturnya yang khas, yaitu
perpaduan antara elemen-elemen Islam klasik dengan unsur
budaya lokal Berber. Hal ini dapat terlihat dalam desain
masjid, rumah tradisional, dan madrasah yang

84 | Jejak Agung Peradaban Islam



menggunakan bentuk geometris sederhana, ornamen
kaligrafi, serta teknik konstruksi berbahan tanah liat, batu,
dan kayu lokal. Masjid-masjid di kawasan ini, seperti Masjid
Tinmal dan Masjid Agung Kairouan, memperlihatkan
penggunaan lengkung tapal kuda (horseshoe arches) dan
menara segi empat sebagai identitas visual utama. Gaya
arsitektur ini bukan hanya ekspresi artistik, melainkan juga
representasi dari adaptasi nilai-nilai Islam ke dalam lanskap
budaya dan geografis lokal yang tetap menghormati tradisi
Berber.
b. Tariga Sufi dan Dakwah Damai

Penyebaran Islam di Afrika Utara juga sangat
dipengaruhi oleh peran tarekat-tarekat sufi (turug sufiyyah),
yang berperan dalam proses dakwah, pendidikan rohani,
dan penguatan kohesi sosial. Para tokoh sufi tidak hanya
menyebarkan ajaran Islam melalui jalur non-koersif, tetapi
juga membangun jaringan spiritual dan kultural yang kuat
melalui zawiyah (pondok sufi), yang tersebar di pedalaman
dan wilayah terpencil. Tarekat-tarekat seperti Qadiriyyah,
Shadhiliyyah, dan Tijaniyyah menjadi wadah pengajaran
tasawuf sekaligus pengembangan karakter umat. Melalui
pendekatan damai, inklusif, dan berbasis kasih sayang
(mahabbah), sufisme berhasil menarik simpati masyarakat
lokal tanpa meniadakan identitas asli mereka, sehingga
menciptakan bentuk Islam yang organik dan berakar dalam
kehidupan sehari-hari.

c. Bahasa dan Sastra Arab-Berber

Proses islamisasi juga membawa pengaruh besar
terhadap perkembangan bahasa dan sastra di wilayah
Maghrib. Bahasa Arab menjadi lingua franca dalam bidang
administrasi, pendidikan, dan agama, tetapi tidak
menghapus eksistensi bahasa Berber yang telah lebih dahulu
eksis. Justru terjadi sinkretisme linguistik yang melahirkan

85 | Jejak Agung Peradaban Islam



ekspresi budaya yang unik, seperti penggunaan bahasa
Arab dalam karya sastra dan dakwah, serta pelestarian
bahasa Berber dalam tradisi lisan dan hikayat lokal. Tradisi
oral Berber, yang memuat nilai-nilai Islam dan kearifan
lokal, turut memperkaya khazanah sastra Islam. Perpaduan
ini menghasilkan masyarakat yang literat dalam dua sistem
bahasa, yang kemudian membuka ruang dialog intelektual
dengan dunia Islam Timur dan turut menjadikan kawasan
Maghrib sebagai bagian integral dari peradaban Islam
global.
3. Warisan Budaya Islam Barat
Peradaban Islam di wilayah Barat dunia Islam, khususnya
Andalusia dan Afrika Utara ternyata meninggalkan warisan
intelektual dan budaya yang sangat berharga, tidak hanya bagi
dunia Islam, tetapi juga bagi perkembangan peradaban global. Di
wilayah-wilayah Islam Barat, Islam tidak hanya berperan sebagai
agama, namun juga sebagai pendorong kemajuan ilmu
pengetahuan, seni, dan kehidupan sosial yang inklusif. Warisan
Islam di kawasan itu menunjukkan bagaimana Islam dapat
berinteraksi secara kreatif dan konstruktif dengan budaya lain tanpa
harus kehilangan identitasnya.
a. Dialog Antaragama dan Etnis
Salah satu kontribusi paling menonjol dari
kebudayaan Islam Barat adalah terciptanya lingkungan
sosial yang toleran terhadap keberagaman etnis dan agama.
Di kota-kota seperti Cordoba, Fez, dan Kairouan, umat Islam
hidup berdampingan dengan komunitas Yahudi dan Kristen
dalam suasana saling menghormati. Di bawah pemerintahan
Islam, komunitas non-Muslim diberikan hak untuk
menjalankan ibadah, mendirikan institusi keagamaan, dan
berkontribusi dalam bidang keilmuan. Model koeksistensi
ini menjadikan Andalusia sebagai simbol pluralisme religius

86 | Jejak Agung Peradaban Islam



dan sosial yang langka di masa itu, dan menjadi cerminan
nyata dari prinsip rahmatan lil-‘alamin.
b. Transfer [Imu ke Eropa

Proses penerjemahan besar-besaran yang terjadi di
pusat-pusat  keilmuan seperti Toledo dan Sisilia
memungkinkan ilmu-ilmu dari dunia Islam, yang
sebelumnya bersumber dari tradisi Yunani, Persia, dan
India, untuk masuk ke dunia Kristen Eropa. Karya-karya
para ilmuwan Muslim seperti Ibn Sina, al-Khawarizmi, dan
al-Farabi diterjemahkan ke dalam bahasa Latin dan menjadi
kurikulum utama di universitas-universitas Eropa selama
berabad-abad. Transfer pengetahuan ini menjadi salah satu
motor penggerak utama dalam kelahiran Renaisans Eropa,
memperlihatkan peran vital peradaban Islam dalam sejarah
intelektual Barat.

c. Pencapaian dalam Seni, Musik, dan Filsafat

Gambar 1. Masjid Cordoba  Gambar 2. Istana Alhambra
Kebudayaan Islam Barat juga unggul dalam seni dan

estetika. Di Andalusia, arsitektur masjid dan istana
mencerminkan harmoni antara keindahan, fungsi, dan
spiritualitas seperti terlihat dalam Masjid Cordoba dan
Istana Alhambra di Granada. Musik Andalusia berkembang
menjadi genre tersendiri yang kemudian memengaruhi
musik klasik Eropa.5? Dalam bidang filsafat, tokoh seperti

%5 Joseph E. B. Lumbard, “Islam, Coloniality, and the Pedagogy of Cognitive
Liberation in Higher Education,” Teaching in Higher Education, February 24, 2025, 1-11,
https:/ /doi.org/10.1080/13562517.2025.2468974.

87 | Jejak Agung Peradaban Islam



Ibn Rushd memberikan kontribusi besar terhadap
pengembangan rasionalisme yang kemudian menjadi
fondasi filsafat modern. Tradisi sastra yang kaya, seperti
puisi sufi dan hikayat-hikayat filosofis, menunjukkan
kedalaman intelektual dan spiritual masyarakat Islam di
Barat.

Kekayaan budaya Islam di dunia Barat, khususnya di wilayah
Andalusia dan Afrika Utara, merupakan salah satu tonggak penting
dalam sejarah peradaban Islam yang menunjukkan kemampuan
umat Islam dalam membangun masyarakat yang beradab dan
inklusif yang berlandaskan pada nilai-nilai wahyu. Kontribusi
kawasan ini tidak hanya terbatas pada kemajuan ilmu pengetahuan
dan pengembangan seni arsitektur, tetapi juga mencakup praktik
kehidupan sosial yang mengedepankan toleransi, dialog
antaragama, dan penghormatan terhadap pluralitas budaya dan
etnis.

88 | Jejak Agung Peradaban Islam



BABV
KEBUDAYAAN ISLAM DI
NUSANTARA

Islam masuk ke wilayah Nusantara melalui jalur damai dan
berlangsung secara bertahap sejak abad ke-7 hingga abad ke-13
Masehi. Proses penyebaran dilakukan melalui aktivitas perdagangan
oleh para saudagar Muslim dari Gujarat, Arab, dan Persia, serta
dakwah oleh ulama, pernikahan lintas budaya, dan pendirian
lembaga keagamaan seperti surau dan pesantren. Tanpa melibatkan
ekspansi militer, penyebaran Islam di wilayah kepulauan ini
diterima secara terbuka oleh berbagai kelompok masyarakat karena
pendekatan yang dialogis dan menghargai budaya setempat.

Penerimaan Islam di berbagai daerah di Nusantara
berkembang dalam konteks lokal yang beragam. Akulturasi terjadi
secara alami, menghasilkan bentuk kebudayaan Islam yang khas.
Hal tersebut tampak dalam arsitektur masjid tradisional, tradisi
keagamaan berbasis komunitas, serta sistem pemerintahan kerajaan-
kerajaan Islam. Islam tampil bukan hanya sebagai agama, tetapi juga
sebagai kekuatan peradaban yang turut membentuk struktur sosial,
politik, dan budaya masyarakat kepulauan Indonesia.

A. Proses Masuknya Islam ke Indonesia

Proses masuknya Islam ke Indonesia berlangsung secara
damai dan gradual, bukan melalui jalur ekspansi militer
sebagaimana terjadi di beberapa kawasan lain. Islam hadir melalui
interaksi sosial-ekonomi, khususnya melalui perdagangan yang
berkembang pesat di wilayah pesisir Nusantara. Sejak abad ke-7 M,
para pedagang Muslim dari Gujarat, Arab, dan Persia menjadikan
pelabuhan-pelabuhan strategis di pesisir Sumatra dan Jawa sebagai
pusat aktivitas dagang dan titik awal penyebaran ajaran Islam. Islam

89| Page



tidak datang sebagai kekuatan politik yang memaksa, melainkan
sebagai bagian dari dinamika sosial yang menyesuaikan diri dengan
konteks budaya setempat. Jalur Masuknya Islam ke Indonesia :
1. Jalur Perdagangan

Para pedagang Muslim dari kawasan Gujarat, Persia, Arab,
dan wilayah Islam lainnya telah berinteraksi secara intensif dengan
masyarakat pesisir Nusantara sejak abad ke-7 M. Pelabuhan-
pelabuhan strategis seperti Barus, Lamuri, Perlak, dan Pasai menjadi
pusat transit dan distribusi barang dagangan sekaligus ruang
perjumpaan budaya dan keagamaan. Dalam konteks ini, Islam tidak
hanya dibawa sebagai keyakinan pribadi, melainkan juga sebagai
bagian dari praktik kehidupan dagang yang etis dan transnasional.

Melalui interaksi dagang yang bersifat damai, Islam
dikenalkan kepada penduduk lokal secara gradual. Etika bisnis yang
ditunjukkan oleh para pedagang Muslim, seperti kejujuran,
tanggung jawab, dan kepedulian sosial, turut membangun citra
positif terhadap Islam. Situasi ini mempermudah penerimaan ajaran
Islam secara alami dan tanpa paksaan.
2. Jalur Dakwah

Dakwah Islam di Indonesia berlangsung secara kultural dan
penuh kearifan, utamanya melalui kontribusi para ulama, dai, dan
tokoh sufi. Karakteristik dakwah sufistik yang menekankan aspek
spiritual, kelembutan hati, serta penghormatan terhadap nilai-nilai
lokal menjadikan Islam mudah diterima oleh masyarakat Nusantara
yang telah memiliki budaya spiritual dan tradisi adat yang kuat.

Para sufi menyampaikan ajaran Islam melalui pendekatan
tasawuf yang menekankan tauhid, kesederhanaan, kasih sayang,
dan keteladanan moral. Strategi dakwah ini memungkinkan
integrasi antara nilai-nilai Islam dan kearifan lokal tanpa
menimbulkan ketegangan sosial atau konflik budaya. Dengan
pendekatan tersebut, Islam berkembang bukan melalui penetrasi
kekuatan, tetapi melalui transmisi nilai yang humanis dan edukatif.

90 | Jejak Agung Peradaban Islam



3. Jalur Perkawinan

Perkawinan antara pendatang Muslim dan perempuan lokal
menjadi salah satu sarana penting dalam menyebarkan Islam secara
sosial dan kultural. Hubungan perkawinan yang terbentuk
memberikan ruang bagi penyemaian nilai-nilai Islam dalam ranah
domestik yang kemudian meluas ke komunitas sekitar. Dengan
demikian, keluarga menjadi medium dakwah yang strategis dalam
proses islamisasi masyarakat Nusantara.

Dari lingkup keluarga Muslim, terbentuklah pola hidup dan
tradisi yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.>* Anak-anak dari
hasil perkawinan tersebut dibesarkan dalam lingkungan religius
yang memperkuat identitas keislaman secara berkelanjutan. Proses
ini menjadikan Islam tumbuh melalui ikatan sosial yang kuat dan
menyatu dengan struktur masyarakat lokal.

4. Jalur Pendidikan

Pendidikan Islam di Nusantara awal tumbuh melalui lembaga
non-formal seperti surau, langgar, dan pesantren yang berkembang
pesat di berbagai wilayah. Lembaga-lembaga ini berfungsi sebagai
pusat pembelajaran agama, tempat pengajaran Al-Qur’an, hadis,
figh, serta akhlak kepada generasi muda Muslim. Keberadaan
institusi pendidikan ini memperkokoh struktur keilmuan dan
spiritual masyarakat Muslim Indonesia.

Ulama dan guru-guru agama memainkan peran strategis
dalam proses penyebaran ilmu serta internalisasi nilai-nilai Islam.
Sistem pembelajaran dilakukan secara intensif melalui metode
halaqah (lingkaran belajar), penghafalan, dan diskusi ilmiah. Tradisi
intelektual tersebut menjadi cikal bakal munculnya institusi
keilmuan yang lebih terorganisir pada masa-masa selanjutnya dan
memberikan kontribusi besar bagi keberlanjutan kebudayaan Islam
di Nusantara.

% Nur Lailatun and Kholid Mawardi, “Islamization of The Archipelago: A Study of
The Arrival and Spread of Islam in Indonesia and Malaysia,” Al-Mungidz: Jurnal Kajian
Keislaman 11, no. 1 (2023): 10-30.

91 | Jejak Agung Peradaban Islam



5. Jalur Politik dan Kekuasaan

Setelah Islam diterima secara luas di kalangan masyarakat,
sejumlah penguasa lokal mengadopsi Islam sebagai agama resmi
kerajaan. Kerajaan Samudra Pasai di Aceh, yang berdiri pada abad
ke-13 M, merupakan kerajaan Islam pertama di Indonesia yang
tercatat dalam sumber sejarah. Perkembangan ini diikuti oleh
konversi politik kerajaan-kerajaan lain seperti Demak, Malaka,
Ternate, dan Banten57

Penerimaan Islam oleh para penguasa membawa dampak
sistemik dalam kehidupan sosial dan budaya masyarakat. Institusi
pemerintahan menerapkan hukum Islam, mendirikan pengadilan
syariah, dan membangun lembaga pendidikan berbasis keislaman.
Dengan demikian, kekuasaan politik menjadi salah satu saluran
penting dalam memperluas pengaruh Islam secara struktural dan
memperkuat peradaban Islam lokal di Indonesia.
B. Akulturasi Islam dan Budaya Lokal

Proses penyebaran Islam di wilayah Nusantara tidak hanya
menandai transformasi keagamaan, tetapi juga mencerminkan
perjumpaan dua entitas budaya yang berlangsung secara harmonis.
Islam tidak hadir sebagai kekuatan dominatif yang menghapus
identitas lokal, melainkan tampil sebagai sistem nilai yang bersifat
adaptif dan akomodatif terhadap struktur sosial serta budaya yang
telah mengakar di tengah masyarakat. Fenomena ini melahirkan
dinamika akulturasi, yaitu percampuran antara ajaran Islam dengan
unsur-unsur lokal yang menghasilkan bentuk-bentuk ekspresi
kebudayaan yang khas, tanpa menghilangkan prinsip tauhid sebagai
fondasi utamanya.

Akulturasi dalam konteks penyebaran Islam di Indonesia
berlangsung secara bertahap, dimulai sejak abad ke-13 M saat
kerajaan Islam pertama di Sumatra, yakni Samudra Pasai (berdiri

57 Reuven Kahane, “Religious Diffusion and Modernization: A Preliminary Reflection
on the Spread of Islam in Indonesia and Its Impact on Social Change,” European
Journal of Sociology/Archives Européennes de Sociologie 21, no. 1 (1980): 116-38.

92 | Jejak Agung Peradaban Islam



sekitar tahun 1267 M), mulai mengembangkan struktur
pemerintahan dan kehidupan masyarakat yang berlandaskan ajaran
Islam. Penyebaran nilai-nilai Islam kemudian mencapai wilayah
Jawa, Kalimantan, Sulawesi, dan bagian timur Nusantara pada abad-
abad berikutnya. Peran penting dalam proses ini dijalankan oleh
para ulama, sufi, dan pendakwah yang menggunakan pendekatan
kultural, pendidikan, serta spiritual. Islam tidak hanya diterima
sebagai sistem keimanan, tetapi juga sebagai bagian dari identitas
sosial dan simbol peradaban yang baru.

Akulturasi budaya Islam dan lokal tercermin pada berbagai
aspek kebudayaan, antara lain:

1. Arsitektur Masjid Bergaya Tradisional Lokal

Masjid sebagai pusat peribadatan umat Islam menjadi salah
satu medium utama dalam proses akulturasi antara Islam dan
budaya lokal. Contoh paling menonjol adalah Masjid Agung Demak
di Jawa Tengah, yang diperkirakan dibangun pada akhir abad ke-15
M. Masjid ini tidak menggunakan kubah sebagaimana lazim
ditemukan di wilayah Timur Tengah, tetapi mengadopsi bentuk
atap joglo bersusun tiga, yang dalam kosmologi Jawa mencerminkan
trilogi keimanan: Islam, Iman, dan Thsan.

Terdapat pula unsur lokal lainnya yang dapat ditemukan
pada struktur saka guru (empat pilar utama) yang diukir dengan
motif tradisional Jawa. Arsitektur serupa juga ditemukan pada
Masjid Menara Kudus, yang dibangun pada tahun 1549 M, di mana
menara masjid menyerupai struktur candi Hindu-Buddha,
mencerminkan kesinambungan budaya dengan masa sebelumnya.
Desain yang digunakan tidak hanya berfungsi estetis, tetapi juga
memperlihatkan kesinambungan dan penerimaan sosial terhadap
Islam sebagai agama yang tidak memutuskan akar budaya lokal.

2. Kesusastraan Islam Melayu sebagai Medium Dakwah Budaya

Tradisi literasi Islam di Nusantara menunjukkan gejala
akulturasi yang kuat, terutama melalui perkembangan sastra
Melayu klasik. Sejak abad ke-14 M, muncul berbagai karya seperti

93 | Jejak Agung Peradaban Islam



Hikayat Raja Pasai, Hikayat Amir Hamzah, dan Sulalat al-Salatin
(Sejarah Melayu), yang menggabungkan unsur naratif lokal dengan
penguatan nilai-nilai Islam. Hikayat Raja Pasai, misalnya, memuat
cerita tentang raja pertama yang memeluk Islam, mencerminkan
upaya legitimasi politik melalui agama.

Selain hikayat, karya-karya syair sufistik juga memainkan
peran penting dalam penguatan nilai-nilai Islam melalui bahasa dan
simbol yang akrab bagi masyarakat Melayu. Tokoh seperti Hamzah
Fansuri (abad ke-16 M) dan Nuruddin al-Raniri (abad ke-17 M)
menulis karya-karya yang menggabungkan ajaran tasawuf dengan
gaya bahasa puitis Melayu. Akulturasi ini melahirkan ekspresi
intelektual yang khas, mengangkat spiritualitas Islam dalam idiom
budaya lokal, dan membentuk identitas keislaman yang literer serta
transformatif.

3. Tradisi Sosial-Keagamaan Bernuansa Islam

Tradisi sosial masyarakat Nusantara juga menunjukkan
proses islamisasi yang berlangsung dalam kerangka akulturatif.
Upacara Maulid Nabi, misalnya, dirayakan dalam bentuk Sekaten di
Yogyakarta dan Surakarta, yang menampilkan musik gamelan,
pembacaan syair Barzanji, dan penyampaian dakwah Islam.
Meskipun tidak terdapat dalam praktik keagamaan Timur Tengah,
tradisi ini telah menjadi bagian integral dari perayaan Islam lokal
yang memperkuat kecintaan kepada Nabi Muhammad SAW.

Demikian pula, tradisi seperti tahlilan, slametan, dan ziarah
kubur, yang sering dikritik sebagai bid’ah, pada dasarnya
merupakan wujud keberagamaan masyarakat yang menyatukan
solidaritas sosial, spiritualitas, dan warisan budaya. Tradisi ini
memperlihatkan bahwa Islam mampu menyerap dan membimbing
unsur-unsur budaya lokal tanpa harus menghapus identitas
komunitas. Akulturasi ini menjadi fondasi penting bagi

% Sofian Syaiful Rizal and Hasan Baharun, “Analysis of Archipelago Religion and
Culture after Islamization in Indonesia,” in International Conference on Humanity
Education and Society (ICHES), vol. 1,2022, 133-46.

94 | Jejak Agung Peradaban Islam



terbentuknya Islam Nusantara yakni Islam yang moderat,
kontekstual, dan berbasis pada kearifan lokal.
C. Kerajaan-Kerajaan Islam dan Warisan Budaya

Kehadiran kerajaan-kerajaan Islam di Nusantara menandai
babak penting dalam transformasi sosial, budaya, dan agama di
Nusantara. Proses Islamisasi berlangsung tidak hanya secara vertikal
melalui lembaga-lembaga dakwah dan keagamaan, tetapi juga
secara horizontal melalui lembaga-lembaga kerajaan yang berperan
sebagai pelindung dan fasilitator perkembangan Islam. Dalam
konteks ini, para sultan dan raja Muslim tidak hanya berperan
sebagai penguasa politik, tetapi juga sebagai otoritas moral dan
agama yang melegitimasi norma-norma Islam dalam kehidupan
masyarakat. Pengaruh kekuasaan yang terorganisir secara terpusat
memfasilitasi integrasi nilai-nilai Islam ke dalam tatanan hukum,
adat, dan pendidikan masyarakat lokal.

Masing-masing kerajaan Islam yang didirikan di nusantara
membawa ciri khas dan kontribusi yang mencerminkan konteks
geografis, etnis, dan hubungan internasional. Di wilayah barat,
Samudra Pasai dan Aceh Darussalam menjadi pionir dalam
menghubungkan dunia Islam global dengan Nusantara melalui jalur
perdagangan dan intelektual. Sementara itu, di Jawa, Kesultanan
Demak dan Mataram Islam menekankan pendekatan budaya dan
pendidikan berbasis pesantren untuk memperkuat dakwah. Di
Indonesia bagian timur, seperti di Ternate dan Tidore, penyebaran
Islam terintegrasi erat dengan kepentingan politik dan ekonomi,
terutama dalam perdagangan rempah-rempah. Peran kerajaan-
kerajaan ini membentuk fondasi budaya Islam yang tidak hanya
bersifat lokal, tetapi juga kosmopolitan.

1. Samudra Pasai (abad ke-13 M)

Kerajaan Samudra Pasai, yang terletak di pesisir utara
Provinsi Aceh sekarang, tercatat sebagai kerajaan Islam pertama di
wilayah kepulauan Indonesia. Berdiri pada awal abad ke-13 M,
Samudra Pasai menandai babak baru dalam sejarah Islamisasi

95 | Jejak Agung Peradaban Islam



Nusantara yang sebelumnya bersifat sporadis dan individual.
Keberadaan kerajaan ini tidak hanya berfungsi sebagai pusat
kekuasaan politik, tetapi juga sebagai simpul awal integrasi nilai-
nilai Islam ke dalam struktur sosial dan budaya lokal. Bukti
arkeologis berupa batu nisan Sultan Malik al-Saleh, penguasa
pertama Pasai, bertarikh 1297 M, memperkuat fakta bahwa kerajaan
ini telah menjadikan Islam sebagai agama resmi negara lebih awal
dibandingkan kerajaan-kerajaan lain di Nusantara.

Posisi geografis Samudra Pasai yang strategis di jalur
perdagangan internasional menjadikan kerajaan ini sebagai
pelabuhan transit penting bagi para pedagang Muslim dari Gujarat,
Arab, Persia, dan wilayah lain di Samudera Hindia. Hubungan ini
mempercepat proses pertukaran budaya, ilmu pengetahuan, dan
tentu saja, agama Islam. Dalam waktu relatif singkat, Samudra Pasai
berkembang menjadi pusat dakwah dan perdagangan yang aktif. Di
pasar-pasar dan pelabuhan, ajaran Islam disampaikan secara damai,
bersanding dengan aktivitas jual beli dan interaksi sosial
antarbangsa. Dengan demikian, penyebaran Islam tidak bersifat
memaksa, tetapi mengalir dalam aktivitas ekonomi yang saling
menguntungkan.

Kemajuan Samudra Pasai tercermin dari penggunaan mata
uang dinar emas yang dicetak sendiri oleh pemerintah kerajaan.
Inovasi ini tidak hanya menunjukkan kemandirian ekonomi, tetapi
juga upaya simbolik untuk menegaskan identitas Islam dalam
tatanan negara.’ Mata uang tersebut memuat tulisan kaligrafi Arab
dan nama-nama sultan, yang menunjukkan pengaruh kuat budaya
Islam dalam sistem moneter dan pemerintahan. Di sisi lain,
hubungan diplomatik dengan Kesultanan Delhi dan Mamluk di
Mesir memperkuat posisi Samudra Pasai sebagai bagian integral

% Jajat Burhanudin, “Converting Belief, Connecting People: The Kingdoms and the
Dynamics of Islamization in Pre-Colonial Archipelago,” Studia Islamika 25, no. 2
(2018): 247-78.

96 | Jejak Agung Peradaban Islam



dari dunia Islam internasional. Ini menjadikan kerajaan ini sebagai

simpul penting antara dunia Melayu dan peradaban Islam global.
Tabel 1.
Peran Strategis Kerajaan Samudra Pasai

Menjadi kerajaan Islam pertama di Indonesia (abad ke-13

Keagamaan M), dengan menjadikan Islam sebagai agama resmi
negara dan pusat dakwah ke wilayah Sumatra dan
sekitarnya.

Menjadi pusat pembelajaran Islam di wilayah barat

o Nusantara; ulama mendapat dukungan penuh dari

Fendidisan sultan, madrasah dan surau aktif mengajarkan Al-
Qur’an, figh, dan bahasa Arab.

Ekonomi dan Pelabuhan internasional yang ramai dikunjungi
Perdagangan pedagang Muslim dari Gujarat, Persia, dan Arab. Islam

tersebar melalui interaksi dagang yang damai.

Menjalin relasi diplomatik dan religius dengan
Hubungan Kesultanan Delhi dan Kesultanan Mamluk Mesir. Hal ini
Internasional menunjukkan posisi penting Samudra Pasai dalam
jaringan Islam global.

Simbol Budava Mencetak dinar emas dengan huruf Arab dan nama
y sultan, sebagai simbol identitas Islam dalam sistem
Islam . . . .
ekonomi dan administrasi.

Pengaruh Memberi inspirasi bagi kerajaan Islam selanjutnya seperti
& . Malaka, Aceh, dan Demak dalam memadukan kekuasaan
Jangka Panjang

politik dan dakwah keagamaan.

2. Kesultanan Malaka (abad ke-15 M)

Kesultanan Malaka merupakan salah satu kerajaan Islam
paling berpengaruh di kawasan Asia Tenggara pada abad ke-15 M.
Berdiri sekitar tahun 1400 M, Malaka mengalami masa kejayaan
pada masa pemerintahan Sultan Muhammad Syah dan terutama
Sultan Manaur Syah (1459-1477 M). Letaknya yang strategis di Selat
Malaka menjadikannya pelabuhan internasional yang ramai
dikunjungi oleh pedagang dari Arab, Persia, Gujarat, Cina, dan
Nusantara. Malaka menjadi simpul utama dalam jalur perdagangan
maritim dunia, sekaligus pintu masuk utama penyebaran Islam di
wilayah Asia Tenggara bagian barat dan tengah.

97 | Jejak Agung Peradaban Islam



Sebagai pusat aktivitas ekonomi dan diplomasi, Kesultanan
Malaka menjalin hubungan dagang dan politik yang luas, baik
dengan dunia Islam maupun kerajaan-kerajaan non-Islam.
Hubungan ini tidak hanya bersifat ekonomis, tetapi juga membawa
pengaruh ideologis dan religius. Islam masuk dan tersebar ke
berbagai wilayah seperti 1) Sumatra, 2) Jawa bagian barat, 3)
Kalimantan, 4) Sulawesi, bahkan hingga 5) Filipina selatan, melalui
jalur pelayaran dan kegiatan perdagangan yang intens. Para
pedagang Muslim, selain membawa barang dagangan, juga
membawa nilai-nilai Islam yang disampaikan secara damai melalui
interaksi sosial dan budaya.

Pada bidang bahasa dan budaya, Kesultanan Malaka
memainkan peran penting dalam mempromosikan bahasa Melayu
sebagai bahasa resmi kesultanan, perdagangan, dan dakwah Islam.
Bahasa Melayu kemudian berkembang menjadi bahasa pergaulan di
wilayah tersebut, sekaligus menjadi wadah utama pengembangan
literasi Islam. Banyak karya-karya Islam dari Timur Tengah
diterjemahkan ke dalam bahasa Melayu, termasuk hikayat, buku-
buku fikih, dan syair-syair sufi. Tradisi penulisan Islam dalam
aksara Jawi (huruf Arab yang dimodifikasi) juga berkembang di
Malaka dan sekitarnya.

Kekhalifahan Malaka kemudian dikenal sebagai pusat
keilmuan Islam. Sejumlah madrasah dan halaqah-halagah keilmuan
didirikan, yang menarik minat para ulama dari India, Arab, dan
Nusantara. Para ulama ini tidak hanya menyampaikan ajaran dalam
bidang tafsir, hadis dan fikih, tetapi juga berpartisipasi dalam
menyusun dan menyebarluaskan kitab-kitab Islam dalam bahasa
lokal. Proses ini menciptakan jaringan intelektual Islam maritim
yang solid, dengan Malaka sebagai pusatnya.

Pentingnya Kesultanan Malaka tidak hanya terlihat dari peran
perdagangan dan dakwahnya, tetapi juga dalam membentuk
identitas budaya Islam Asia Tenggara. Jatuhnya Malaka ke tangan
Portugis pada tahun 1511 Masehi bukanlah akhir dari pengaruhnya,

98 | Jejak Agung Peradaban Islam



karena warisan intelektual, budaya, dan agamanya tetap hidup dan
dilanjutkan oleh kerajaan-kerajaan Islam penggantinya, seperti
Aceh, Johor, dan Riau-Lingga. Dengan demikian, Kesultanan Malaka
adalah model awal dari kerajaan maritim Islam yang mampu
menyinergikan kekuatan ekonomi, agama, dan budaya dalam satu
kesatuan peradaban.

3. Kesultanan Demak (awal abad ke-16 M)

Kesultanan Demak didirikan oleh Raden Patah sekitar awal
abad ke-16 M dan merupakan kerajaan Islam pertama di Pulau Jawa.
Terletak strategis di pesisir utara Jawa Tengah, Demak tampil
sebagai pusat kekuasaan Islam yang baru setelah keruntuhan
Majapahit. Posisi geografis Demak memudahkannya menjadi
penghubung antara jaringan dagang maritim dan jalur dakwah
Islam dari pesisir ke pedalaman Jawa. Di bawah kepemimpinan
Raden Patah dan para penerusnya seperti Sultan Trenggana,
Kesultanan Demak tidak hanya memperkuat sistem politik Islam,
tetapi juga mendorong proses islamisasi dalam aspek sosial, budaya,
dan keilmuan.

Peran penting Kesultanan Demak terlihat dalam
dukungannya terhadap aktivitas dakwah Wali Songo, yakni
sembilan tokoh wulama karismatik yang menjadi pilar utama
penyebaran Islam di Tanah Jawa. Wali Songo tidak hanya
berdakwah melalui ceramah keagamaan, tetapi juga melalui seni
budaya, pendidikan, dan pendekatan kultural yang santun.
Pendekatan dakwah yang inklusif dan adaptif terhadap budaya
lokal ini menciptakan model islamisasi khas Nusantara yang damai
dan dialogis.

Berikut beberapa kontribusi utama Kesultanan Demak:

a. Pusat Penyebaran Islam di Jawa:
Kesultanan Demak menjadi titik awal pengembangan
Islam ke wilayah pedalaman seperti Mataram, Banyumas,
dan Blora. Para wali dan ulama dikirim ke berbagai daerah

99 | Jejak Agung Peradaban Islam



untuk membuka pesantren, mengajarkan Al-Qur’an, dan
membimbing masyarakat dalam ajaran Islam.
b. Penguatan Infrastruktur Keagamaan:

Salah satu warisan monumental Demak adalah Masjid
Agung Demak, yang didirikan pada abad ke-15 akhir atau
awal abad ke-16. Masjid ini memiliki arsitektur khas Jawa,
dengan atap tumpang tiga yang melambangkan iman, Islam,
dan ihsan, serta tiang saka guru yang menurut tradisi dibuat
dari kayu sisa-sisa pembangunan oleh para wali. Bangunan
ini menjadi simbol akulturasi Islam dengan budaya lokal.

c. Pengaruh Politik dan Simbol Kekuasaan Islam:

Kesultanan =~ Demak  berhasil = menumbangkan
kekuasaan Hindu-Buddha terakhir di Jawa (Majapahit), dan
menggantinya dengan struktur politik Islam. Penggunaan
gelar sultan, penerapan hukum Islam secara bertahap, serta
hubungan diplomatik dengan kerajaan Islam di luar Jawa
menunjukkan upaya Demak membangun legitimasi
kekuasaan berdasarkan nilai Islam.

d. Pelestarian dan Pengembangan Budaya Islam:

Pada perlindungan Kesultanan Demak, seni
pertunjukan seperti wayang kulit digunakan sebagai media
dakwah. Sunan Kalijaga, salah satu Wali Songo,
memodifikasi lakon dan simbol dalam pewayangan agar
sejalan dengan nilai-nilai tauhid, menciptakan ruang
dakwah yang merakyat.

Walaupun Kesultanan Demak hanya bertahan dalam waktu
yang relatif singkat, akan tetapi pengaruhnya dalam sejarah
perkembangan Islam di Jawa sangat besar dan berkelanjutan. Setelah
keruntuhannya, kekuasaan politik Islam memang berpindah ke
Kesultanan Pajang dan kemudian Kesultanan Mataram, namun
jejak-jejak peninggalan Demak masih lestari dalam berbagai aspek
kehidupan masyarakat. Model dakwah yang dilakukan oleh Demak-
yakni pendekatan budaya yang akomodatif, penggunaan seni dan

100 | Jejak Agung Peradaban Islam



budaya lokal sebagai media penyebaran Islam, dan penguatan
institusi keagamaan seperti pesantren-terus dijadikan rujukan dalam
proses Islamisasi di Jawa. Tradisi-tradisi seperti tahlilan, selametan,
peringatan Maulid Nabi, dan pembangunan masjid dengan
arsitektur lokal merupakan bentuk kesinambungan nilai-nilai
keislaman Demak yang diadaptasi oleh masyarakat hingga saat ini.
Sehingga, meskipun secara formal Kesultanan Demak telah lama
berakhir, namun warisan intelektual, spiritual, dan budayanya tetap
menjadi fondasi penting dalam lanskap Islam Nusantara.
4. Kesultanan Aceh, Banten, Mataram Islam, Ternate, dan Tidore
Kesultanan-kesultanan Islam di berbagai wilayah Nusantara
memainkan peran yang sangat vital dalam mengokohkan fondasi
kebudayaan Islam yang beragam dan kontekstual. Masing-masing
kerajaan memiliki karakteristik budaya, sistem pemerintahan, serta
pendekatan dakwah yang khas sesuai dengan kondisi sosial dan
geografis setempat. Kesultanan-kesultanan tersebut tidak hanya
menjalankan fungsi politik, tetapi juga menjadi pusat pendidikan,
penyebaran ilmu pengetahuan Islam, serta benteng pertahanan
identitas keagamaan di tengah dinamika lokal dan tantangan
eksternal, seperti kolonialisme Eropa. Beberapa kesultanan berikut
menonjol dalam kontribusinya terhadap perkembangan budaya
Islam:
a. Kesultanan Aceh Darussalam (berdiri awal abad ke-16 M)
Kesultanan Aceh Darussalam, yang berdiri pada awal
abad ke-16 M, memainkan peran yang sangat penting dalam
penyebaran dan penguatan Islam di kawasan barat
Nusantara. Letaknya yang strategis di ujung utara Pulau
Sumatra menjadikan Aceh sebagai pintu gerbang utama
bagi masuknya pengaruh Islam dari Timur Tengah, India,
dan Persia ke wilayah kepulauan Indonesia. Karena
peranannya yang vital dalam mendiseminasi ajaran Islam,
wilayah ini dijuluki sebagai “Serambi Mekkah”. Islamisasi di
Aceh berlangsung dengan pesat dan mendalam, tidak hanya

101 | Jejak Agung Peradaban Islam



melalui dakwah, tetapi juga melalui institusi politik,
ekonomi, dan pendidikan yang berbasis nilai-nilai
keislaman.

Puncak kejayaan Kesultanan Aceh terjadi pada masa
pemerintahan Sultan Iskandar Muda (1607-1636 M), yang
berhasil memperluas wilayah kekuasaan Aceh hingga ke
sebagian besar pesisir barat Sumatra dan Semenanjung
Melayu. Di bawah pemerintahannya, Aceh mengalami
kemajuan signifikan dalam bidang administrasi kerajaan,
perdagangan internasional, dan pengembangan intelektual
Islam. Sultan Iskandar Muda juga dikenal sebagai pelindung
ulama dan ilmu pengetahuan. Hal ini terbukti dengan
kedatangan dan berkembangnya para ulama besar di Aceh,
seperti Hamzah Fansuri, pelopor tasawuf Melayu, serta
Nuruddin al-Raniri, yang menghasilkan banyak karya
monumental dalam bidang akidah, fikih, dan filsafat Islam.
Karya-karya mereka menjadi literatur penting di lingkungan
pesantren dan istana.

Selain itu, Aceh juga menonjol sebagai pusat
penerbitan dan penulisan karya ilmiah berbahasa Arab dan
Melayu-Jawi, menjadikannya sebagai salah satu sentra
intelektual terpenting di Asia Tenggara pada masa itu.
Tradisi tulis-menulis berkembang dengan pesat melalui
lembaga pendidikan Islam seperti dayah (pesantren khas
Aceh) dan lembaga istana. Kitab-kitab dari Aceh banyak
dikirim ke wilayah lain seperti Palembang, Johor, dan
Patani, yang menunjukkan luasnya jaringan keilmuan yang
terbangun. Dengan demikian, Kesultanan Aceh tidak hanya
unggul dalam aspek militer dan politik, tetapi juga menjadi
pilar utama peradaban Islam di Nusantara, yang warisannya
tetap hidup dalam budaya dan sistem pendidikan Islam
hingga kini.

102 | Jejak Agung Peradaban Islam



b. Kesultanan Banten (berkembang sejak pertengahan abad ke-
16 M)

Keberadaan Kesultanan Banten, yang berkembang
sejak pertengahan abad ke-16 Masehi, merupakan salah satu
kerajaan Islam maritim terpenting di nusantara. Berlokasi
strategis di pesisir barat Pulau Jawa, Banten memainkan
peran sentral dalam mengintegrasikan kekuatan politik,
ekonomi, dan dakwah Islam. Didirikan oleh Sultan Maulana
Hasanuddin, putra Sunan Gunung Jati, kesultanan ini tidak
hanya memperluas pengaruh Islam di Jawa Barat dan
sekitarnya, tetapi juga memperkuat posisinya dalam
jaringan perdagangan internasional yang menghubungkan
Timur Tengah, India, dan Asia Tenggara.®® Pelabuhan
Banten menjadi pusat aktivitas perdagangan, tempat
pertemuan para pedagang Muslim dari seluruh dunia yang
juga membawa serta budaya dan nilai-nilai Islam.

Sebagai salah satu peninggalan arsitektur Banten yang
paling menonjol adalah Masjid Agung Banten, yang
dibangun pada masa pemerintahan Sultan Maulana
Hasanuddin. Masjid ini tidak hanya berfungsi sebagai
tempat ibadah, tetapi juga sebagai simbol peradaban Islam
yang terbuka terhadap akulturasi.  Arsitekturnya
menampilkan pengaruh Jawa, Cina, dan Eropa, terutama
terlihat pada menara yang menyerupai mercusuar dan
elemen atap yang tumpang tindih seperti pagoda. Bentuk ini
mencerminkan kemampuan masyarakat Banten untuk
mengadaptasi seni bangunan luar ke dalam identitas Islam

0 Yogi Prihantoro and Peni Nurdiana Hestiningrum, “SELAYANG PANDANG
PERKEMBANGAN AGAMA-AGAMA DUNIA DAN SEJARAH PENYEBARANNYA
DI NUSANTARA (OVERVIEW OF THE DEVELOPMENT OF WORLD RELIGIONS
AND THE HISTORY OF THEIR SPREAD IN THE NUSANTARAOVERVIEW OF
THE DEVELOPMENT OF WORLD RELIGIONS AND THE HISTORY )
QUAERENS: Journal of Theology and Christianity Studies 2, no. 2 (December 5, 2020):
165-84, https:/ /doi.org/10.46362/quaerens.v2i2.28.

103 | Jejak Agung Peradaban Islam



yang kuat. Kehadiran masjid ini menandai Banten sebagai
pusat spiritual sekaligus budaya Islam yang dinamis dan
dinamis.

Pada aspek pemerintahan, Kesultanan Banten
menerapkan sistem berbasis syariat Islam, di mana fatwa-
fatwa ulama dan hukum Islam digunakan sebagai dasar
dalam mengatur kehidupan bermasyarakat. Hubungan
antara istana dan ulama sangat erat, sehingga peran agama
tidak hanya menjadi simbol, tetapi menjadi kerangka
operasional dalam kebijakan publik. Selain itu, Banten juga
dikenal aktif dalam diplomasi internasional, menjalin
hubungan dengan Kesultanan Utsmaniyah, Gujarat, dan
bahkan dengan beberapa negara Eropa seperti Belanda dan
Inggris, meskipun hubungan tersebut sering diwarnai
konflik akibat persaingan ekonomi dan kolonialisme.

Sementara itu, di bidang pendidikan, pesantren
tumbuh dan berkembang sebagai pusat pembelajaran Islam
di wilayah ini. Para ulama lokal dan pendatang mendirikan
lembaga pendidikan yang berbasis pada Alquran, fikih, dan
akhlak. Tradisi keilmuan ini menjadi bagian integral dari
struktur sosial Banten, memperkuat identitas komunitas
Muslim setempat. Jadi, Kesultanan Banten tidak hanya
dikenal karena kekuatan maritim dan ekonominya, tetapi
juga karena kontribusinya dalam membentuk budaya Islam
yang solid dan progresif di bagian barat Nusantara.

c. Kesultanan Mataram Islam (berdiri akhir abad ke-16 M)

Pada masa kejayaannya, Kesultanan Mataram Islam
merupakan salah satu kerajaan Islam terpenting di
pedalaman Jawa yang menorehkan sejarah besar dalam
penyebaran agama Islam di wilayah Jawa. Didirikan pada
akhir abad ke-16 Masehi oleh Panembahan Senopati,
kesultanan meneruskan tongkat estafet Kesultanan Demak
dan Pajang dalam menyebarkan agama Islam. Berbeda

104 | Jejak Agung Peradaban Islam



dengan kerajaan-kerajaan Islam pesisir seperti Demak atau
Banten, Mataram lebih menekankan pendekatan kultural
dan spiritual dalam proses Islamisasi. Pendekatan yang
dilakukan secara perlahan namun mendalam, dengan
mengadaptasi ajaran Islam ke dalam struktur budaya Jawa
yang sudah mapan dan simbolisme yang berlapis-lapis.
Selama masa pemerintahan Sultan Agung (1613-1645
M), Mataram mencapai puncak kejayaannya, baik secara
politik, budaya, maupun agama. Sultan Agung dikenal
sebagai sosok yang memiliki visi besar untuk menyatukan
ajaran Islam dan nilai-nilai Jawa, bukan dengan meniadakan
budaya lokal, tetapi dengan menyerapnya ke dalam ajaran
Islam yang universal. Beliau menciptakan kalender Jawa-
Islam, gabungan dari sistem kalender Hijriah dan Saka,
sebagai simbol akulturasi yang memudahkan masyarakat
untuk menerima Islam tanpa harus meninggalkan tradisi
mereka. Selain itu, perayaan keagamaan seperti Maulid
Nabi, Grebeg, dan Sekaten dihidupkan kembali sebagai
tradisi Islam yang diserap ke dalam ruang budaya Jawa.
Penyebaran Islam di wilayah Mataram dilakukan
melalui kesenian, adat istiadat, dan simbolisme Jawa, seperti
melalui pertunjukan wayang kulit, musik gamelan, dan
ritual keraton, yang diadaptasi untuk menyampaikan pesan-
pesan moral Islam. Para wali, ulama dan abdi dalem juga
berperan penting dalam menyampaikan ajaran Islam
dengan cara yang bijak dan lembut. Dengan pendekatan
semacam ini, Islam tidak hadir sebagai ajaran yang merusak
tradisi, tetapi sebagai semangat yang menghidupkan
kembali makna luhur budaya lokal. Strategi penyebaran
Islam ke pedalaman Jawa yang sebelumnya lebih banyak
dipengaruhi oleh nilai-nilai Hindu-Buddha terbukti efektif.
Warisan  Kesultanan ~Mataram Islam  sangat
berpengaruh dalam membentuk identitas keislaman

105 | Jejak Agung Peradaban Islam



masyarakat Jawa hingga saat ini. Tradisi pesantren, kesenian
Islam-Jawa, dan sistem simbolik dalam adat istiadat keraton
merupakan hasil dari proses asimilasi panjang yang
dilakukan oleh Mataram. Bahkan setelah kesultanan
terpecah menjadi dua entitas, Kesultanan Yogyakarta dan
Kasunanan Surakarta, semangat integrasi Islam dan budaya
tetap dipertahankan. Kesultanan Mataram adalah contoh
nyata bagaimana Islam dapat berakar pada budaya lokal
dan membentuk masyarakat yang religius, berbudaya
tinggi, dan toleran dalam keberagaman.
d. Kesultanan Ternate dan Tidore (berdiri sejak abad ke-15 M)

Keberadaan Kesultanan Ternate dan Tidore yang
berdiri sejak abad ke-15 Masehi memainkan peran penting
dalam sejarah perkembangan Islam di wilayah timur
Nusantara. Terletak di Kepulauan Maluku yang strategis,
kedua kesultanan pada masanya tidak hanya menjadi pusat
kekuasaan politik, tetapi juga pusat penyebaran Islam yang
dinamis dan berpengaruh. Islam dijadikan sebagai identitas
negara dan menjadi fondasi utama dalam sistem
pemerintahan, hukum, dan struktur sosial masyarakat.

Proses masuknya Islam di Ternate dan Tidore
berlangsung secara damai dan bertahap. Islam masuk ke
wilayah -wilayah di Maluku melalui jalur perdagangan,
terutama melalui kontak dengan para pedagang Muslim
dari Gujarat, Arab dan Melayu yang datang untuk
berdagang rempah-rempah seperti cengkeh dan pala.
Interaksi perdagangan ini membuka ruang untuk
pertukaran budaya dan nilai-nilai agama. Para sultan secara
aktif memeluk agama Islam dan menggalakkan dakwah
kepada rakyatnya, sehingga agama Islam diterima secara
luas oleh masyarakat Maluku.

Sebagai bentuk konkret dukungan terhadap dakwah,
para sultan Ternate dan Tidore mendirikan pusat-pusat

106 | Jejak Agung Peradaban Islam



pendidikan Islam, seperti pondok pengajian dan surau. Para
ulama dari berbagai daerah diundang untuk mengajarkan
ilmu agama, mengaji, dan memberikan nasihat-nasihat
keagamaan. Posisi ulama seperti qadhi dan mufti diangkat
secara resmi untuk membantu sultan dalam masalah hukum
Islam dan moral masyarakat.

Terlepas dari pusat penyebaran Islam, kedua
kesultanan  Ternate dan Tidore dikenal dengan
keteguhannya dalam mempertahankan identitas Islam dari
tekanan kekuatan kolonial Eropa. Ketika Portugis dan
Spanyol memasuki wilayah Maluku pada awal abad ke-16,
Ternate dan Tidore menjadi benteng pertahanan utama
umat Islam. Para sultan menggunakan kekuatan politik dan
jaringan diplomatik mereka untuk melawan dominasi
kolonial, baik melalui perlawanan militer maupun melalui
aliansi strategis dengan kerajaan-kerajaan Islam lainnya.

Melalui konteks diplomasi Islam, Ternate dan Tidore
menjalin hubungan erat dengan kerajaan-kerajaan Islam
besar lainnya, seperti Kesultanan Aceh, Kesultanan Demalk,
dan Kesultanan Gowa di Sulawesi Selatan. Hubungan ini
tidak hanya bersifat politis, tetapi juga budaya dan ilmu
pengetahuan. Pertukaran ulama, buku-buku Islam, dan
pemikiran keagamaan memperkuat jaringan Islam di
kepulauan Indonesia bagian timur dan memperluas
pengaruh intelektual dunia Islam ke wilayah ini.

Kesultanan Ternate dan Tidore turut berkontribusi
dalam memadukan nilai-nilai Islam dengan budaya lokal.
Islam tidak datang dengan menghapuskan adat istiadat
setempat, melainkan menyelaraskannya. Tradisi-tradisi
seperti upacara adat, sistem hukum adat, dan
kepemimpinan lokal diberi corak Islam, sehingga
melahirkan suatu bentuk kebudayaan Islam Maluku yang

107 | Jejak Agung Peradaban Islam



unik dan tetap sejalan dengan prinsip-prinsip tauhid dan
syariah.

Penerapan prinsip-prinsip Islam di bidang ekonomi
dapat dilihat pada sistem perdagangan dan perpajakan yang
diterapkan oleh kedua kesultanan tersebut. Kegiatan
ekonomi maritim yang berlandaskan kejujuran, keadilan,
dan gotong royong menjadi ciri khas sistem perdagangan
Islam di Maluku.® Mata uang dan transaksi dipengaruhi
oleh etika Islam, dan perdagangan rempah-rempah menjadi
bagian dari ekonomi global yang didasarkan pada nilai-nilai
agama.

Berbagai kesultanan memainkan peran strategis dalam
memperluas pengaruh Islam sekaligus membentuk struktur sosial,
budaya, dan ilmu pengetahuan yang berakar kuat pada nilai-nilai
Islam. Mulai dari Samudra Pasai sebagai pelopor Islamisasi di
Sumatera bagian barat, Kesultanan Malaka sebagai pusat
perdagangan dan dakwah Asia Tenggara, hingga Demak sebagai
pusat penyebaran Islam di Jawa, semuanya menunjukkan bahwa
proses Islamisasi tidak hanya melalui kekuatan politik, tetapi juga
melalui jalur budaya, pendidikan, dan ekonomi. Kesultanan Aceh,
Banten, Mataram Islam, hingga Ternate dan Tidore menunjukkan
model-model integrasi Islam dengan kearifan lokal dan perlawanan
terhadap kolonialisme, yang menjadikan Islam tidak hanya sebagai
agama, tapi juga kekuatan peradaban yang hidup dalam masyarakat
Nusantara hingga saat ini.

D. Peran Ulama dan Pesantren dalam Kebudayaan

Kehadiran ulama dalam sejarah kebudayaan Islam di
Nusantara tidak dapat dilepaskan dari dinamika sosial, politik, dan
keagamaan masyarakat sejak masa-masa awal Islamisasi hingga

1 Reuven Kahane, “Religious Diffusion and Modernization: A Preliminary Reflection
on the Spread of Islam in Indonesia and Its Impact on Social Change,” European
Journal of  Sociology 21, no. 1 (June 28, 1980): 116-38,
https:/ /doi.org/10.1017 /S0003975600003544.

108 | Jejak Agung Peradaban Islam



masa penjajahan dan kemerdekaan. Para ulama tidak hanya
berperan sebagai guru agama, tetapi juga sebagai pemimpin
spiritual, penulis karya sastra, penghubung jaringan keilmuan
internasional, dan bahkan penggerak perlawanan terhadap
penjajahan. Dalam konteks budaya, ulama memainkan fungsi kreatif
dan transformatif dalam menyelaraskan ajaran Islam dengan tradisi
lokal, menjadikan mereka agen utama akulturasi yang damai dan
mendalam. Melalui dakwah, fatwa, karya tulis, dan pengaruh sosial,
ulama menghidupkan nilai-nilai Islam dalam kesenian, hukum adat,
sistem pendidikan, dan ritual keagamaan masyarakat.

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional
merupakan wahana utama pewarisan pengetahuan, nilai, dan
budaya Islam. Sejak abad ke-17 Masehi, pesantren telah tumbuh di
berbagai daerah, terutama di Jawa, Sumatera dan Madura, dengan
pola pendidikan yang khas: adanya kiai sebagai otoritas sentral,
sistem sorogan dan bandongan, serta kehidupan santri yang berakar
pada prinsip kemandirian dan adab. Pesantren tidak hanya
mengajarkan ilmu-ilmu keislaman seperti fikih, tauhid, tasawuf, dan
tafsir, tetapi juga membentuk etos kerja keras, kesederhanaan, dan
kesetiaan pada perjuangan umat. Bahkan, dalam sejarah pergerakan
nasional, banyak pesantren menjadi basis lahirnya pemimpin-
pemimpin pembebasan, seperti K.H. Hasyim Asy’ari, K.H. Ahmad
Dahlan, dan lainnya.

Berikut peran utama wulama dan pesantren dalam
pembentukan budaya Islam di Nusantara:

1. Pusat Pendidikan dan Pewarisan Ilmu

Pesantren merupakan institusi pendidikan Islam tradisional
yang berfungsi sebagai pusat utama dalam mentransmisikan ilmu-
ilmu keislaman kepada generasi Muslim di Nusantara. Peranannya
tidak hanya terbatas pada pengajaran formal, tetapi juga menyentuh
aspek spiritual, moral, dan kultural masyarakat. Dalam lingkungan
pesantren, para santri mempelajari kitab-kitab klasik yang dikenal
sebagai kitab kuning, yang meliputi berbagai disiplin ilmu seperti

109 | Jejak Agung Peradaban Islam



tauhid, fikih, tafsir, hadis, balaghah, mantik (logika), hingga tasawuf.
Pembelajaran dilakukan dengan metode khas seperti sorogan
(pembelajaran satu per satu antara santri dan kiai), bandongan (kiai
membaca kitab dan santri mencatat), serta sistem halaqah dan
musyawarah ilmiah.

Ulama atau kiai di pesantren berperan sebagai figur sentral
yang bukan hanya guru, melainkan juga pembina karakter, panutan
dalam kehidupan sosial, dan pengasuh spiritual. Dalam banyak
kasus, pesantren tumbuh dari karisma dan keteladanan seorang
ulama, yang menjadikan ilmunya menyatu dengan nilai-nilai lokal
dan kontekstual. Selain itu, penggunaan bahasa Arab dan Jawi
(tulisan Arab berbahasa Melayu atau lokal) dalam pengajaran turut
memperkaya khazanah intelektual Nusantara dan memperkuat
jalinan keilmuan antara dunia Islam Timur Tengah dan Asia
Tenggara.

Lebih dari itu, pesantren tidak hanya mencetak ahli agama,
tetapi juga membentuk generasi yang memiliki integritas, adab, dan
jiwa kepemimpinan. Banyak alumni pesantren yang kemudian
menjadi tokoh masyarakat, pendakwah, bahkan pemimpin politik
dan pendidikan. Tradisi keilmuan ini menjadikan pesantren sebagai
jantung kehidupan intelektual Islam di Indonesia yang terus hidup
dan berkembang dari masa ke masa.

2. Agen Transformasi Sosial dan Kultural

Kedudukan ulama dalam masyarakat Nusantara tidak hanya
sebatas menyampaikan ajaran agama. Mereka adalah arsitek
peradaban yang secara halus namun signifikan membentuk kembali
lanskap sosial dan budaya masyarakat. Melalui otoritas moral yang
diakui secara luas, para ulama memiliki posisi strategis untuk
mengarahkan dinamika sosial ke arah nilai-nilai Islam, bukan
dengan cara merusak tradisi, tetapi menyulamnya kembali sesuai
dengan prinsip-prinsip tauhid.

Berbagai tradisi lokal seperti wayang kulit, tembang macapat,
selamatan, serta adat pernikahan dan kelahiran tidak dihapuskan,

110 | Jejak Agung Peradaban Islam



tetapi ditafsirkan ulang. Wali Songo, misalnya, memasukkan kisah-
kisah para nabi dalam lakon-lakon wayang, menggantikan narasi
mitologis dengan etika monoteistik yang membangun. Sementara
dalam tembang-tembang Jawa, nilai-nilai zuhud, keikhlasan, dan
ukhuwah ditanamkan melalui lirik-lirik yang meresap ke dalam jiwa
pendengarnya. Tradisi selamatan menjelma menjadi momentum
penguatan spiritualitas dengan doa bersama, pembacaan Surat
Yasin, dan sedekah sebagai bentuk solidaritas sosial.t2

Lewat strategi kultural semacam di atas, Islam hadir bukan
sebagai kekuatan asing yang memaksakan diri, melainkan sebagai
jiwa baru yang menghidupkan tradisi lama. Para ulama menjadi
penerjemah antara langit dan bumi, antara wahyu dan budaya.
Ulama tidak hanya melahirkan generasi yang beriman, tapi juga
mengubah wajah budaya lokal menjadi lebih manusiawi, religius,
dan bermakna. Inilah kekuatan ulama yang sesungguhnya dalam
sejarah Nusantara, membentuk peradaban, bukan dengan senjata.
3. Penggerak Perlawanan terhadap Penjajahan

Sebuah pergerakan dalam sejarah perjuangan bangsa
Indonesia, ulama dan pesantren tidak hanya menjadi pusat
pendidikan dan dakwah, tetapi juga benteng terakhir perlawanan
terhadap kolonialisme. Ketika sistem politik dan kekuasaan lokal
banyak yang terkooptasi oleh kekuatan asing, pesantren justru
tampil sebagai ruang otonom yang mempertahankan identitas
keislaman sekaligus semangat kebangsaan. Di dalamnya, nilai-nilai
jihad, pengorbanan, dan pembebasan dari kezaliman ditanamkan
secara sistematis melalui pengajian dan praktik kehidupan sehari-
hari.

Perlawanan yang terjadi di berbagai daerah menunjukkan
bahwa jaringan pesantren dan kepemimpinan ulama memainkan
peran strategis. Dalam Perang Diponegoro (1825-1830), misalnya,

62 Yanwar Pribadi, “Religious Networks in Madura: Pesantren, Nahdlatul Ulama, and
Kiai as the Core of Santri Culture,” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 51, no. 1 (June
15,2013): 1, https:/ /doi.org/10.14421/ ajis.2013.511.1-32.

111 | Jejak Agung Peradaban Islam



banyak kiai dan santri dari pesantren-pesantren di Jawa Tengah
bergabung secara aktif dalam barisan laskar perjuangan,
memberikan dukungan logistik, moril, dan spiritual. Demikian pula
dalam pemberontakan petani Banten tahun 1888, ulama menjadi
pemimpin aksi rakyat yang tertindas akibat kebijakan kolonial yang
menindas. Di Aceh, perjuangan tokoh-tokoh seperti Teungku Chik
di Tiro memperlihatkan perpaduan antara militansi keislaman dan
strategi militer lokal yang digerakkan dari basis pesantren dan
meunasah. Di Madura, sejumlah kiai menolak tunduk kepada
pemerintahan kolonial dan memilih menjadi pengembara dakwah
sekaligus pejuang.

Apa yang mengikat perlawanan ini bukan semata dorongan
politik, melainkan kesadaran religius bahwa membela tanah air dari
penjajahan adalah bagian dari kewajiban keimanan. Dalam hal ini,
pesantren bertransformasi menjadi pusat gerakan sosial-politik
Islam yang berakar kuat pada aspirasi rakyat. Para ulama
mengajarkan bahwa merdeka tidak hanya berarti terbebas dari
penjajahan fisik, tetapi juga dari ketergantungan budaya dan
penjajahan pikiran. Oleh karena itu, peran mereka dalam
membentuk semangat nasionalisme religius menjadi salah satu
fondasi penting perjuangan kemerdekaan Indonesia.

4. Penjaga Tradisi dan Budaya Islam Nusantara

Ulama di wilayah Nusantara memegang peranan penting
dalam merawat dan menumbuhkan identitas budaya Islam yang
khas. Tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ajaran agama,
ulama juga menjadi penjaga warisan intelektual, estetika, dan adat
yang telah mengalami proses islamisasi. Melalui medium seperti
naskah-naskah berbahasa Melayu-Jawi, syair-syair sufistik, khutbah
keagamaan, hingga hikayat dan karya sastra, nilai-nilai keislaman
diperkenalkan secara halus dan terstruktur kepada masyarakat
lokal,, dan syariat dalam bentuk yang kontekstual dan mudah
diterima oleh masyarakat.

112 | Jejak Agung Peradaban Islam



Karya-karya sastra Islam klasik seperti Hikayat Raja Pasai,
Sulalat al-Salatin, dan Syair Perahu menjadi contoh konkret dari
upaya ulama untuk mengintegrasikan ajaran Islam dengan ekspresi
estetika lokal.®® Dalam karya-karya tersebut, nilai-nilai keislaman
diangkat tanpa menafikan unsur tradisional masyarakat. Tradisi
lisan seperti tembang macapat di Jawa atau gurindam di Melayu
digunakan untuk menyampaikan pesan moral dan spiritual secara
halus namun efektif.

Selain itu, para ulama juga mereformulasi adat istiadat lokal
agar tidak bertentangan dengan prinsip Islam. Tradisi selamatan,
tahlilan, atau sekaten, misalnya, direkonstruksi dengan makna
keagamaan yang sesuai dengan ajaran tauhid. Melalui proses
tersebut, Islam di Nusantara tidak berkembang dalam bentuk yang
seragam dan kaku, tetapi dalam wajah yang dinamis, bersahabat,
dan berakar kuat pada struktur budaya masyarakat setempat. Peran
ini menjadikan ulama sebagai penghubung antara teks keislaman
dan praktik kebudayaan yang hidup dalam keseharian umat.

E. Seni, Arsitektur, dan Tradisi Islam di Nusantara

Perkembangan Islam di Nusantara tidak hanya membentuk
sistem keagamaan dan pendidikan, tetapi juga turut melahirkan
ekspresi seni dan tradisi yang berakar dalam budaya lokal. Seni
dalam Islam Nusantara mengalami akulturasi yang kreatif antara
unsur-unsur syariat dengan estetika lokal, menghasilkan corak
artistik yang unik dan berkarakter.

1. SeniIslam dalam Kaligrafi dan Motif Tradisional

Seni kaligrafi Islam di Nusantara mencerminkan perpaduan
harmonis antara nilai spiritual Islam dan kreativitas budaya lokal.
Huruf-huruf Arab tidak hanya diperlakukan sebagai sistem tulisan,
tetapi diolah menjadi unsur artistik yang memiliki nilai estetika
tinggi. Di berbagai masjid tradisional, seperti Masjid Agung Banten

6 Syamsul Ma’Arif, “Education as a Foundation of Humanity: Learning from the
Pedagogy of Pesantren in Indonesia,” Journal of Social Studies Education Research 9, no.
2 (2018): 104-23.

113 | Jejak Agung Peradaban Islam



dan Masjid Tua Katangka, kaligrafi ditempatkan pada bagian
mihrab, mimbar, dan dinding dalam bentuk ukiran kayu maupun
relief batu. Tidak hanya ayat-ayat suci Al-Qur’an, tetapi juga asmaul
husna dan kalimat-kalimat tauhid dihadirkan dalam gaya tulisan
yang memikat. Seni kaligrafi ini berfungsi sebagai hiasan sekaligus
sebagai pengingat nilai-nilai ketuhanan yang menyatu dalam ruang
ibadah dan kehidupan sehari-hari umat Islam.

Bukan cuman untuk digunakan pada arsitektur, tapi kaligrafi
Islam berkembang dalam dunia tekstil dan kerajinan tradisional.
Salah satu bentuknya yang menonjol adalah batik pesantren, yaitu
batik yang menggunakan huruf Arab sebagai motif utama,
dipadukan dengan ornamen lokal seperti bunga melati, sulur daun,
atau bentuk geometris khas daerah tertentu. Batik jenis ini tidak
hanya dipakai dalam acara keagamaan, tetapi juga menjadi identitas
budaya komunitas Islam yang cinta tradisi. Motif-motif menegaskan
bahwa kaligrafi berperan sebagai media dakwah yang lembut,
menembus ranah estetika dan budaya, serta memperkuat semangat
Islam yang menyatu dengan keindahan lokalitas. Kaligrafi di
Nusantara, dengan demikian, menjadi ekspresi keagamaan yang
membumi dan penuh makna spiritual serta budaya.
2. Arsitektur Masjid Khas Nusantara

Otentisitas arsitektur masjid di nusantara mencerminkan
proses akulturasi budaya yang kaya antara ajaran Islam dan kearifan
lokal. Tidak seperti masjid di Timur Tengah yang umumnya
memiliki kubah dan menara tinggi bergaya Bizantium atau Persia,
masjid-masjid tradisional di Indonesia lebih mengedepankan bentuk
bangunan yang sesuai dengan kondisi alam tropis dan budaya
masyarakat setempat. Atap bersusun tiga atau bertumpuk, seperti
yang terlihat pada Masjid Agung Demak (dibangun sekitar abad ke-
15) dan Masjid Katangka Tua di Makassar, merupakan salah satu ciri
khas arsitektur masjid Nusantara. Struktur atap tidak hanya
berfungsi untuk sirkulasi udara yang baik, tetapi juga mengandung
makna simbolis, atap merepresentasikan tiga prinsip utama dalam

114 | Jejak Agung Peradaban Islam



Islam, yaitu iman, Islam, dan ihsan. Penggunaan material lokal
seperti kayu jati dan batu bata menunjukkan kemampuan arsitek
lokal untuk mengadaptasi ajaran Islam ke dalam konteks geografis
dan sosial.

Bangunan Masjid Menara Kudus merupakan contoh paling
ikonik dari integrasi arsitektur pra-Islam dengan bentuk masjid.
Didirikan oleh Sunan Kudus pada abad ke-16, masjid menggunakan
menara berbentuk candi Majapahit sebagai tempat untuk
mengumandangkan azan. Batu bata merah, ukiran Hindu-Buddha,
dan gapura yang menyerupai bangunan candi menandakan bahwa
Islam di Jawa tidak datang untuk menggantikan tradisi yang sudah
ada, melainkan mengadopsi dan mengislamkannya. Hal ini menjadi
bukti bahwa Islam di Nusantara tumbuh dengan damai dan
menghormati warisan budaya sebelumnya, sekaligus menanamkan
nilai-nilai tauhid.

Meskipun sebagai tempat ibadah, masjid dalam budaya Islam
Nusantara juga berfungsi sebagai pusat kegiatan sosial, pendidikan,
dan budaya. Banyak masjid tradisional yang dilengkapi dengan
serambi atau pendopo sebagai tempat bermusyawarah, pengajaran
agama, dan penyelenggaraan acara-acara keagamaan dan tradisi
lokal. Ukiran kayu yang menghiasi mimbar, mihrab, dan jendela
masjid sering kali berisi motif tanaman dan kaligrafi Arab yang
dipadukan dengan ornamen-ornamen khas daerah seperti batik,
sulur-suluran, dan motif bunga. Alhasil, arsitektur masjid di
Nusantara tidak hanya mencerminkan estetika lokal, tetapi juga
menjadi simbol peradaban Islam yang inklusif, menghargai nilai-
nilai budaya, dan mengakar kuat di masyarakat.

3. Seni Pertunjukan dan Musik Islami Lokal

Berbagai seni pertunjukan di Nusantara, seperti wayang,
gamelan, dan tembang-tembang Jawa, telah menjadi media yang
sangat efektif dalam penyebaran agama Islam sejak masa-masa awal
Islamisasi. Proses islamisasi kesenian-kesenian tersebut tidak
dilakukan dengan cara konfrontatif, melainkan melalui pendekatan

115 | Jejak Agung Peradaban Islam



akulturatif yang penuh dengan kreativitas. Para Wali Songo,
terutama Sunan Kalijaga, memainkan peran penting dalam
mengadaptasi kesenian tradisional sebagai sarana penyebaran
agama Islam. Wayang purwa yang sebelumnya mengandung unsur
mitologi Hindu, diubah menjadi sarana untuk mengajarkan nilai-
nilai tauhid dan akhlak mulia. Cerita Mahabharata dan Ramayana
ditafsirkan ulang agar sejalan dengan pesan-pesan Islam, misalnya
dengan menyisipkan tokoh-tokoh simbolik yang menggambarkan
pertarungan antara hawa nafsu dan keimanan.

Pergelaran wayang dalam konteks yang demikian tidak hanya
berfungsi sebagai sarana hiburan bagi masyarakat, namun sekaligus
sebagai sarana edukasi yang mengajarkan nilai-nilai moral, sosial,
dan agama. Melalui pertunjukan wayang yang berlangsung
semalam suntuk, para dalang menyampaikan pesan-pesan spiritual
melalui narasi-narasi yang membumi, suluk, dan sindiran-sindiran
sosial. Bahasa simbolik yang digunakan dalam pertunjukan mampu
menyentuh berbagai lapisan masyarakat tanpa terkesan dogmatis.
Selain itu, aspek visual dan musikal dari pertunjukan, seperti tarian
dan musik gamelan, memperkaya pengalaman spiritual para
penonton, membuat dakwah lebih mudah diterima oleh masyarakat
yang masih berakar kuat pada tradisi budaya lokal.

Terlepas dari itu, pamelan dan lagu-lagu Jawa juga telah
mengalami transformasi ke arah spiritualitas Islam. Musik gamelan
tidak hanya digunakan dalam upacara-upacara adat, tetapi juga
diintegrasikan dalam acara-acara keagamaan seperti sekaten,
peringatan Maulid Nabi, dan tradisi tahlilan. Dalam konteks ini,
gamelan dianggap sebagai suara harmoni alam yang merefleksikan
tatanan kosmos Tuhan. Puisi-puisi Jawa dan Arab digubah dalam
bentuk tembang macapat, seperti Dhandhanggula dan Sinom, yang
mengandung ajaran sufistik dan etika sosial Islam. Karena itu, seni
pertunjukan dan musik Islam lokal tidak hanya sekadar ekspresi
estetika, tetapi merupakan jembatan spiritual antara Islam dan
budaya Nusantara.

116 | Jejak Agung Peradaban Islam



4. Ritual Keagamaan sebagai Tradisi Budaya

Ritual keagamaan di Nusantara memiliki corak khas yang
memperlihatkan proses akulturasi antara ajaran Islam dan tradisi
lokal. Praktik-praktik seperti tahlilan, yasinan, selametan, dan haul
bukan sekadar bentuk ibadah ritual, tetapi juga mencerminkan
ikatan sosial dan nilai-nilai gotong royong dalam masyarakat.
Misalnya, tradisi selametan yang dilaksanakan untuk memperingati
momen-momen penting seperti kelahiran, pernikahan, kematian,
atau panen, memadukan doa-doa Islam dengan simbol-simbol
budaya lokal yang menekankan kesucian, berkah, dan
kebersamaan.® Dalam tahlilan dan yasinan, pembacaan ayat-ayat
suci Al-Qur’an dilakukan secara berjamaah, menghadirkan nuansa
spiritual yang mendalam sekaligus memperkuat kohesi sosial
antarwarga. Dengan demikian, ritual-ritual ini tidak hanya berfungsi
sebagai sarana pengamalan agama, tetapi juga sebagai ekspresi
kultural yang mempererat hubungan antaranggota masyarakat.

Salah satu contoh paling menarik dari integrasi budaya dan
Islam adalah tradisi sekaten yang digelar setiap tahun di Keraton
Yogyakarta dan Surakarta untuk memperingati kelahiran Nabi
Muhammad SAW. Sekaten merupakan perayaan yang
menggabungkan unsur seni, budaya keraton, dan dakwah Islam
dalam satu kesatuan. Di dalamnya terdapat gamelan sekaten yang
hanya dimainkan setahun sekali, pasar rakyat yang menjadi ruang
interaksi sosial, serta pembacaan maulid dan pengajian umum yang
memperdalam kecintaan umat kepada Nabi. Tradisi ini
memperlihatkan bahwa Islam mampu menyatu dengan warisan
budaya lokal tanpa kehilangan substansi keagamaannya. Melalui
pendekatan budaya seperti ini, Islam di Nusantara dapat diterima
secara luas dan damai, membentuk karakter keislaman yang toleran,
kontekstual, dan membumi.

4 Jzza Annafisatud Daniah, Handbook of Islamic Sects and Movements, Islamic Studies
Review, vol. 1, 2022, https:/ /doi.org/10.56529 /isr.v1i2.87.

117 | Jejak Agung Peradaban Islam



Seiring dengan perkembangan zaman, tradisi-tradisi
keagamaan yang sebelumnya berfungsi sebagai sarana spiritual dan
sosial juga mengalami perubahan, baik dari sisi makna maupun
pelaksanaannya. Dalam beberapa kasus, terjadi pergeseran orientasi,
di mana ritual-ritual keagamaan tidak lagi semata-mata dilandasi
oleh nilai ibadah dan solidaritas, melainkan terkadang dijadikan
sarana pencitraan, kepentingan politik, atau komersialisasi. Ada
pula sebagian pihak yang memanfaatkan tradisi Islam sebagai
legitimasi untuk kepentingan kekuasaan atau popularitas pribadi,
sehingga esensi spiritualnya berkurang. Fenomena ini menuntut
kesadaran kolektif untuk merevitalisasi makna tradisi agar tetap
selaras dengan nilai-nilai keislaman yang autentik dan membangun
masyarakat yang religius sekaligus berintegritas.

118 | Jejak Agung Peradaban Islam



BAB VI
KEBANGKITAN ISLAM DAN
TANTANGAN MODERNITAS

Seiring memasuki era modern, dunia Islam menghadapi
berbagai dinamika baru yang ditandai oleh datangnya kolonialisme,
gelombang reformasi, hingga tekanan globalisasi. Penjajahan Eropa
atas wilayah-wilayah Islam sejak abad ke-18 hingga ke-20 membawa
dampak signifikan dalam bidang politik, ekonomi, dan budaya.
Dalam situasi ini, lahirlah berbagai gerakan kebangkitan Islam yang
bertujuan membebaskan umat dari penjajahan sekaligus
mengembalikan kejayaan peradaban Islam melalui pendidikan,
dakwah, dan perlawanan intelektual. Tokoh-tokoh seperti Jamal al-
Din al-Afghani, Muhammad ‘Abduh, dan Rashid Rida muncul
sebagai pelopor reformasi pemikiran Islam yang menyerukan
ijtihad, pembaruan sosial, serta penolakan terhadap taklid buta.

Namun, pasca-kolonialisme tidak berarti berakhirnya
tantangan umat Islam. Dunia Islam kini dihadapkan pada isu
modernitas, termasuk arus globalisasi, dominasi budaya populer
Barat, dan penetrasi teknologi digital yang memengaruhi cara
pandang, nilai, dan praktik keislaman di berbagai kalangan. Oleh
karena itu, respon umat Islam terhadap modernitas tidaklah
seragam sebagian menerima dengan selektif, sebagian menolak
secara total, dan sebagian lainnya mencoba mencari jalan tengah
dengan mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan perkembangan
zaman.

A. Penjajahan dan Gerakan Kebangkitan Islam

Masuknya imperialisme Barat ke dunia Islam sejak abad ke-18

menyebabkan guncangan besar dalam struktur politik, sosial,

119 | Page



ekonomi, dan keagamaan umat Islam. Kekuatan kolonial seperti
Inggris di India, Prancis di Afrika Utara dan Mesir, serta Belanda di
Nusantara tidak hanya menguasai sumber daya, tetapi juga
melemahkan institusi-institusi Islam tradisional seperti madrasah,
masjid, dan peran otoritatif para ulama.®> Hukum syariat digantikan
oleh hukum kolonial, sistem pendidikan tradisional dilemahkan
dengan masuknya kurikulum sekuler, dan umat Islam mengalami
degradasi kultural serta kehilangan identitas kolektif.

Di tengah tekanan tersebut, muncul gerakan kebangkitan
Islam (sahwah islamiyyah) yang tidak hanya bersifat politis, tetapi
juga intelektual dan spiritual. Tokoh-tokoh pembaru seperti Jamal
al-Din  al-Afghani, Muhammad ‘Abduh, dan Rashid Rida
mengusung gagasan reformasi dalam pemikiran Islam melalui
ijtihad, tajdid (pembaharuan), dan perlunya pembentukan kesadaran
pan-Islamisme sebagai respons terhadap perpecahan internal dan
dominasi asing. Kebangkitan ini tidak hanya terjadi di kawasan
Timur Tengah, tetapi menjalar ke wilayah Asia Selatan, Asia
Tenggara, hingga Afrika, memunculkan gerakan-gerakan lokal yang
menyatukan semangat keagamaan dengan nasionalisme anti-
kolonial. Berikut Penyebab Utama Kemunduran Dunia Islam:

1. Hilangnya Kedaulatan Politik

Umat Islam akibat Penjajahan Eropa Mulai abad ke-18 dan
berlanjut pada abad ke-19, kekuatan kolonial Eropa secara sistematis
menaklukkan wilayah-wilayah yang sebelumnya berada di bawah
pemerintahan kekhalifahan dan kesultanan Islam. Inggris
menduduki India dan Mesir, Prancis menguasai Aljazair dan
sejumlah wilayah di Afrika Utara, Belanda mencengkeram
Nusantara, dan Italia menaklukkan Libya. Penjajahan ini
meruntuhkan struktur politik Islam yang telah berdiri selama
berabad-abad. Institusi pemerintahan berbasis syariat Islam

65 Nikki R Keddie, “The Revolt of Islam, 1700 to 1993: Comparative Considerations
and Relations to Imperialism,” Comparative Studies in Society and History 36, no. 3
(1994): 463-87.

120 | Jejak Agung Peradaban Islam



digantikan oleh sistem kolonial yang berorientasi pada eksploitasi
ekonomi dan dominasi ideologis. Ketika otoritas politik Islam
runtuh, umat kehilangan instrumen institusional untuk
mempertahankan kemandirian, keadilan sosial, dan orientasi
peradabannya.
2. Penetrasi Budaya Barat dan Terpinggirkannya Sistem Sosial
Islam

Penjajahan tidak hanya dilakukan secara militer dan
administratif, tetapi juga melalui infiltrasi budaya dan sistem nilai.
Peradaban Barat modern yang menjunjung tinggi rasionalisme,
sekularisme, dan materialisme diperkenalkan melalui pendidikan,
media, dan kehidupan sosial. Akibatnya, struktur masyarakat Islam
mengalami disorientasi budaya dan nilai. Sistem sosial tradisional
berbasis ukhuwah, kepemimpinan moral, dan solidaritas keagamaan
digantikan oleh sistem individualistik yang mengutamakan
kepentingan ekonomi dan kekuasaan. Tradisi keilmuan Islam,
lembaga pendidikan keagamaan, serta nilai-nilai adat yang
berlandaskan syariat kehilangan ruang dalam tatanan sosial baru
yang dibentuk oleh kolonialisme.
3. Peralihan Sistem Pendidikan dan Hukum kepada Model

Sekuler

Berbagai perubahan signifikan pun terjadi di bidang
pendidikan dan hukum. Pemerintah kolonial memperkenalkan
sistem pendidikan sekuler yang terpisah dari nilai-nilai Islam.
Kurikulumnya menekankan pada ilmu pengetahuan, bahasa-bahasa
Eropa dan pengetahuan administratif, sementara pelajaran agama
dipinggirkan. Di banyak daerah, madrasah dan pesantren ditekan
atau tidak diakui secara resmi.6¢ Di sisi lain, sistem hukum kolonial
menggantikan hukum Islam sebagai dasar organisasi sosial
Penerapan hukum perdata Belanda, hukum Inggris, atau sistem
hukum kolonial lainnya menyebabkan terpinggirkannya fikih dalam

¢ Bjorn Bentlage et al., Religious Dynamics under the Impact of Imperialism and
Colonialism: A Sourcebook, vol. 154 (Brill, 2016).

121 | Jejak Agung Peradaban Islam



kehidupan masyarakat. Akibatnya, umat Islam mengalami
keterputusan dengan sistem normatif Islam yang sebelumnya
menjadi dasar etika dan hukum dalam kehidupan bermasyarakat.

Setelah mengalami kemunduran akibat penjajahan,
marginalisasi syariat, dan dominasi budaya asing, dunia Islam
memasuki fase refleksi dan kebangkitan intelektual. Keterpurukan
tersebut mendorong lahirnya sejumlah tokoh pembaru yang secara
aktif menganalisis akar permasalahan umat serta menawarkan solusi
melalui pendekatan intelektual, sosial, dan politik. Munculnya
gagasan ijtihad yang rasional, kritik terhadap tradisi yang stagnan,
serta pembaruan sistem pendidikan dan tata kelola masyarakat
menjadi ciri penting dari gerakan kebangkitan tersebut. Melalui
upaya tersebut, dunia Islam mulai membangun kembali kesadaran
akan pentingnya keseimbangan antara warisan keilmuan klasik dan
kebutuhan untuk merespons tantangan modernitas secara
konstruktif. Berikut tokoh-tokoh pembaru Islam, baik di tingkat
dunia Islam secara umum maupun di Indonesia :

Tokoh-Tokoh Pembaru Islam Di Dunia
a. Jamal al-Din al-Afghani (1838-1897 M)

Jamal al-Din al-Afghani dikenal sebagai pelopor
pemikiran pan-Islamisme pada akhir abad ke-19 M. Gagasan
utamanya berfokus pada pentingnya solidaritas umat Islam
dalam menghadapi tekanan kolonialisme dan perpecahan
internal di dunia Islam. Menurut Jamal al-Din al-Afghani
bahwa umat Islam hanya dapat bangkit kembali apabila
bersatu dalam satu ikatan akidah yang kokoh, serta
menanggalkan fanatisme sektarian dan keterpecahan etnis.

Upaya intelektual dan politik yang dilakukan oleh al-
Afghani mencerminkan semangat anti-imperialisme yang
kuat. Melalui aktivitas jurnalistik, ceramah publik, dan
hubungan dengan tokoh-tokoh Muslim dari berbagai
negara, al-Afghani mendorong terbentuknya kesadaran
kolektif tentang pentingnya otonomi politik dan kemajuan

122 | Jejak Agung Peradaban Islam



intelektual. Pemikirannya memberikan fondasi awal bagi
munculnya gerakan nasionalisme Islam di berbagai penjuru
dunia Muslim, termasuk Asia Selatan dan Timur Tengah.

b. Mullammad ‘Abduh (1849-1905 M)

Muhammad ‘Abduh dikenal sebagai tokoh reformis
Muslim yang berupaya menghidupkan kembali ijtihad
sebagai metode berpikir keagamaan yang rasional dan
kontekstual. Dalam pandangannya, dekadensi umat Islam
disebabkan oleh praktik taklid terhadap pendapat ulama
klasik tanpa mempertimbangkan perkembangan sosial dan
intelektual zaman. Oleh karena itu, Muhammad ‘Abduh
lebih menekankan pentingnya kembali kepada Al-Qur’an
dan Sunnah dengan pendekatan akal sehat dan nalar kritis.

Kontribusi utama ‘Abduh terwujud dalam reformasi
sistem pendidikan Islam di Mesir, khususnya di Universitas
Al-Azhar. Kurikulum keagamaan diperluas dengan
pengajaran ilmu-ilmu modern, seperti logika, sains, dan
filsafat, demi mencetak generasi Muslim yang unggul secara
spiritual dan rasional. Reformasi yang diperjuangkan
bertujuan membuktikan bahwa Islam sejalan dengan
kemajuan ilmu pengetahuan dan dapat menjawab tantangan
modernitas tanpa kehilangan nilai-nilai dasarnya.

c. Rashid Rida (1865-1935 M)

Rashid Rida merupakan murid terdekat Muhammad
‘Abduh dan tokoh penting dalam melanjutkan wacana
reformasi Islam di dunia Arab. Karya-karya yang diterbitkan
melalui majalah al-Manar menjadi medium penyebaran ide-
ide pembaruan dalam bidang teologi, hukum, dan sosial-
politik. Pemikiran yang dikembangkan menekankan
kemurnian ajaran Islam dan perlunya membangun
masyarakat berdasarkan prinsip-prinsip syariat yang
autentik.

123 | Jejak Agung Peradaban Islam



Salah satu pemikiran paling berpengaruh adalah
konsep tentang otoritas keulamaan dalam kehidupan
publik. Penolakan terhadap sekularisme dan pengaruh Barat
dijadikan dasar untuk menghidupkan kembali lembaga-
lembaga keagamaan sebagai penuntun umat. Gagasan
mengenai negara Islam yang berpijak pada syura, keadilan,
dan kedaulatan hukum memberikan arah baru bagi
pemikiran politik Islam modern di dunia Arab dan
sekitarnya.

d. Muhammad Igbal (1877-1938 M)

Muhammad Igbal dikenal sebagai filsuf dan penyair
besar dari anak benua India yang memiliki pandangan
filosofis dan spiritual mendalam. Pemikiran yang
dikembangkan berpijak pada pandangan bahwa stagnasi
umat Islam bersumber dari hilangnya semangat ijtihad dan
ketergantungan terhadap warisan keilmuan masa lalu tanpa
pembaruan makna. Melalui pendekatan filsafat, ditekankan
pentingnya dinamika spiritual dan rasional dalam
membangun peradaban Islam yang progresif.

Selain dikenal sebagai pemikir, kontribusi besar
diberikan melalui karya sastra dan puisi yang menggugah
kesadaran umat akan pentingnya kebangkitan spiritual dan
sosial. Konsep khudi (jati diri) menjadi simbol perjuangan
untuk membentuk masyarakat Muslim yang mandiri secara
intelektual dan berdaulat secara politik. Pemikiran politik
Muhammad Igbal memberikan dasar filosofis bagi
berdirinya Pakistan sebagai negara yang bercita-cita
menjalankan sistem pemerintahan berdasarkan prinsip

keislaman yang rasional dan adil.
Tokoh-Tokoh Pembaru Islam di Indonesia
a. Ahmad Dahlan (1868-1923 M)
K.H. Ahmad Dahlan adalah tokoh pembaru Islam dari

Yogyakarta yang mendirikan organisasi Muhammadiyah

124 | Jejak Agung Peradaban Islam



pada tahun 1912. Visi utama gerakan ini adalah purifikasi
ajaran Islam dari unsur-unsur bid'ah dan khurafat, serta
mendorong modernisasi pendidikan umat. Melalui integrasi
antara pendidikan agama dan ilmu pengetahuan umum,
dirancang sistem sekolah Islam modern yang dikenal
dengan istilah madrasah dan HIS Muhammadiyah. Kurikulum
yang diterapkan menekankan pentingnya penguasaan ilmu
agama, bahasa Arab, serta ilmu modern seperti matematika
dan ilmu alam.

Selain itu, Ahmad Dahlan dikenal sebagai penggerak
dakwah yang menjangkau masyarakat secara luas, dari
kalangan urban hingga pedesaan. Gerakan Muhammadiyah
yang dirintis menekankan praktik keagamaan yang rasional,
berlandaskan Al-Qur'an dan Hadis yang sahih, serta
menolak taklid buta. Pemikiran dan aktivitas sosialnya
berpengaruh besar dalam membentuk masyarakat Muslim
yang berorientasi pada kemajuan, pendidikan, dan
pelayanan sosial berbasis nilai-nilai keislaman.

b. Hasyim Asy’ari (1871-1947 M)
Hadratussyekh Hasyim Asy’ari merupakan pendiri

Nahdlatul Ulama (NU) pada tahun 1926, salah satu
organisasi Islam terbesar di Indonesia. Dalam tradisi
keilmuan pesantren, tokoh ini dikenal sebagai ulama yang
menguasai berbagai cabang ilmu keislaman klasik, mulai
dari fikih, hadis, hingga tasawuf. Sikap keagamaan yang
dijalankan berlandaskan mazhab Syafii dan prinsip Ahl al-
Sunnah wa al-Jama’ah, dengan tetap mempertahankan
kearifan lokal dalam praktik sosial-keagamaan.

Sehingga dalam konteks kebangsaan, Hasyim Asy‘ari
menempatkan Islam sebagai kekuatan moral untuk
membangun solidaritas nasional. Seruan jihad melawan
penjajah yang dikeluarkan melalui Resolusi Jihad pada
tahun 1945 menjadi salah satu kontribusi monumental

125 | Jejak Agung Peradaban Islam



dalam sejarah perjuangan kemerdekaan Indonesia. Melalui
pendekatan pesantren dan jaringan kultural yang luas,
gagasan tentang Islam moderat yang toleran, tradisional,
dan nasionalis dibangun untuk menjawab tantangan zaman.

c. Syekh Nawawi al-Bantani (1813-1897 M)
Syekh Nawawi al-Bantani dikenal sebagai ulama

Nusantara yang kiprahnya mencapai tingkat internasional,
terutama melalui aktivitas intelektual di Makkah. Karya-
karya keislaman yang ditulis dalam bahasa Arab dan
Melayu-Jawi tersebar luas dan digunakan di berbagai
pesantren di Nusantara.®” Dalam bidang tafsir, fikih, dan
tasawuf, nama Syekh Nawawi menjadi rujukan utama
karena kedalaman ilmunya serta kemampuannya
menjelaskan ajaran Islam secara sistematis dan kontekstual.

Salah satu kontribusi penting adalah dalam membina
generasi ulama Nusantara yang belajar di Timur Tengah.
Keteladanan dalam disiplin ilmu, kedalaman spiritualitas,
dan komitmen terhadap keilmuan menjadikan Syekh
Nawawi sebagai simbol otoritas keulamaan di kawasan Asia
Tenggara. Warisan intelektual yang ditinggalkan tidak
hanya memperkuat tradisi keilmuan pesantren, tetapi juga
memperkaya khazanah keislaman global dari perspektif
Nusantara.

Seiring dengan lahirnya berbagai tokoh pembaharu yang
menekankan pentingnya ijtihad, pendidikan, dan pembaharuan
pemikiran Islam dalam menghadapi tantangan kolonialisme dan
modernitas, gagasan-gagasan tersebut mulai menginspirasi gerakan-
gerakan kebangkitan Islam di berbagai penjuru dunia Islam.
Gerakan-gerakan kebangkitan Islam bukan hanya Dbersifat
intelektual, tetapi juga mengambil bentuk aksi-aksi sosial-politik
yang menuntut kemerdekaan, keadilan, dan revitalisasi nilai-nilai

7 Vedi R Hadiz, “A New Islamic Populism and the Contradictions of Development,”
Journal of Contemporary Asia 44, no. 1 (2014): 125-43.

126 | Jejak Agung Peradaban Islam



Islam dalam kehidupan bermasyarakat. Maka muncullah berbagai
organisasi dan gerakan Islam yang memadukan semangat
keagamaan dengan perjuangan melawan dominasi asing dan
membangun tatanan sosial baru yang berakar pada ajaran Islam.
Berikut adalah Gerakan Kebangkitan Islam di Dunia Islam :
4. Sanusiyyah di Libya

Gerakan Sanusiyyah yang didirikan oleh Sayyid Muhammad
bin Ali al-Sanusi pada awal abad ke-19 di Libya merupakan
kombinasi unik antara tasawuf reformis dan perjuangan fisik
melawan penjajahan. Berbeda dengan praktik tasawuf yang
cenderung menjauh dari urusan dunia, Sanusiyyah memadukan
ajaran spiritual dengan aksi sosial-politik. Gerakan ini membangun
jaringan tarekat yang kuat di wilayah pedalaman Afrika Utara,
mendirikan zawiyah (pondok) sebagai pusat pendidikan dan
spiritualitas, sekaligus menjadi basis perlawanan terhadap
kolonialisme Italia. Pada awal abad ke-20, Sanusiyyah menjelma
menjadi kekuatan signifikan dalam perjuangan kemerdekaan Libya,
memperlihatkan bahwa spiritualitas Islam dapat menjadi fondasi
kuat bagi gerakan pembebasan nasional.
5. Mahdiyyah di Sudan

Gerakan Mahdiyyah yang dipimpin oleh Muhammad Ahmad,
yang memproklamirkan dirinya sebagai al-Mahdi al-Muntazar pada
tahun 1881, merupakan salah satu gerakan religio-politik paling
berpengaruh di Afrika. Gerakan ini muncul sebagai bentuk
penolakan terhadap dominasi kolonial Inggris dan Mesir yang
dianggap telah merusak tatanan sosial dan nilai-nilai Islam.
Mahdiyyah menggabungkan seruan eskatologis dengan mobilisasi
massa berbasis agama untuk membentuk pemerintahan Islam yang
mandiri. Dalam waktu singkat, gerakan ini berhasil merebut
Khartoum dan mendirikan negara Mahdiyah yang berlangsung
hingga 1898. Meskipun akhirnya ditaklukkan, Mahdiyyah
menunjukkan bahwa Islam dapat menjadi kekuatan mobilisasi yang
kuat dalam menghadapi imperialisme Barat.

127 | Jejak Agung Peradaban Islam



6. Sarekat Islam di Indonesia (awal abad ke-20)
Sarekat Islam didirikan pada tahun 1912 oleh Haji Samanhudi,
dan kemudian dipimpin oleh tokoh-tokoh seperti H.O.S.
Tjokroaminoto. Gerakan Sarekat Islam awalnya merupakan
organisasi pedagang pribumi Muslim yang bertujuan memperkuat
ekonomi umat dalam menghadapi dominasi pasar oleh pedagang
Tionghoa dan kolonial Belanda. Namun, dalam perjalanannya,
Sarekat Islam berkembang menjadi organisasi politik yang
memadukan nilai-nilai Islam dengan semangat nasionalisme anti-
kolonial. ~ Selain menjadi wadah dakwah, organisasi ini
memperjuangkan hak-hak sosial dan politik rakyat Indonesia
melalui jalur organisasi modern, menjadi pelopor gerakan
kebangkitan Islam sekaligus perintis kebangkitan nasional di tanah
air. Ciri Khas Kebangkitan Islam:
a. Reformasi Pemikiran Berbasis Al-Qur’an dan Hadis
Salah satu ciri utama dari gerakan kebangkitan Islam
adalah upaya pembaruan pemikiran (tajdid) yang bersandar
langsung pada Al-Qur’an dan Hadis sebagai sumber utama
ajaran Islam. Reformasi ini menolak praktik faglid yang
tidak kritis terhadap otoritas masa lalu, serta
menumbuhkan semangat ijtihad yang rasional dan relevan
dengan perkembangan zaman. Sehingga, ajaran Islam
diharapkan mampu menjawab dinamika sosial, politik, dan
intelektual yang berkembang di era modern.
b. Revitalisasi Peran Ulama dalam Kehidupan Publik
Ulama memperoleh peran yang lebih luas dalam
ranah sosial dan politik, tidak hanya sebagai penjaga ajaran
agama, tetapi juga sebagai pemimpin transformasi
masyarakat. Dalam berbagai gerakan reformis, ulama
tampil sebagai tokoh sentral dalam pendidikan, dakwah,
dan advokasi keadilan sosial. Legitimasi moral yang
melekat pada otoritas keagamaan menjadikan ulama

128 | Jejak Agung Peradaban Islam



sebagai jembatan antara tradisi Islam dan aspirasi
masyarakat modern.
c. Rekonstruksi Kejayaan Islam secara Kontekstual

Gerakan kebangkitan Islam berupaya
mengembalikan peran Islam sebagai sistem peradaban yang
unggul melalui rekonstruksi institusi-institusi sosial,
pendidikan, ekonomi, dan politik. Modernisasi dilakukan
dengan memperhatikan prinsip-prinsip syariat yang
bersifat universal, seperti keadilan, kemaslahatan, dan
keseimbangan. Pendekatan kontekstual terhadap tantangan
global memungkinkan nilai-nilai Islam tetap hidup dan
relevan dalam menghadapi modernitas serta globalisasi.®®

B. Reformasi dan Modernisasi Dunia Islam

Masa reformasi dan modernisasi dunia Islam merupakan fase
penting dalam dinamika sejarah peradaban Islam, terutama sebagai
respon atas krisis multidimensi yang menimpa umat Islam sejak
abad ke-18 Masehi. Krisis tersebut meliputi kemunduran di bidang
politik, ekonomi, ilmu pengetahuan, dan dominasi kekuatan
kolonial Eropa yang secara sistematis melemahkan institusi-institusi
Islam. Dalam konteks ini, muncul kesadaran kolektif di kalangan
cendekiawan Muslim untuk melakukan pembaruan (tajdid) sebagai
upaya  strategis dalam  merevitalisasi  nilai-nilai  Islam,
membangkitkan kembali semangat keilmuan, dan menjawab
tantangan zaman secara arif dan bijaksana.

Gerakan pembaruan yang dimotori oleh tokoh-tokoh seperti
Jamal al-Din al-Afghani, Muhammad 'Abduh, dan Rashid Rida lebih
mengedepankan prinsip untuk kembali kepada sumber-sumber
otentik ajaran Islam, yaitu al-Qur'an dan Hadis, dengan pendekatan
yang rasional dan kontekstual. Mereka tidak sepenuhnya menolak
modernitas, namun berusaha mengintegrasikan aspek-aspek positif
dari modernitas dengan nilai-nilai Islam. Tujuan akhirnya adalah

6 Andi Eka Putra, “Populisme Islam: Tantangan Atau Ancaman Bagi Indonesia,”
Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 15, no. 02 (2019): 218-27.

129 | Jejak Agung Peradaban Islam



menciptakan masyarakat Muslim yang maju secara intelektual,
berdaya secara politik, dan mandiri secara ekonomi, tanpa
kehilangan identitas keislamannya.®® Dengan demikian, reformasi
dan modernisasi menjadi bagian dari proses panjang pembentukan
peradaban Islam yang adaptif dan tetap berakar pada wahyu dan
tradisi keilmuan yang sahih.

Adapun ciri dan bentuk konkret reformasi dan modernisasi
Islam dapat dijelaskan dalam beberapa poin berikut:
1. Modernisasi Lembaga Pendidikan Islam

Reformasi menyasar kurikulum pendidikan yang sebelumnya
hanya fokus pada ilmu-ilmu agama. Lembaga-lembaga Islam seperti
Al-Azhar mulai memasukkan pelajaran ilmu umum, seperti
matematika, kedokteran, dan sains modern. Di Indonesia,
pembentukan madrasah modern dan sekolah Islam oleh tokoh-
tokoh seperti Ahmad Dahlan dan Hasyim Asy’ari mencerminkan
upaya penyelarasan ilmu agama dan ilmu dunia.
2. Revitalisasi Hukum Islam dan Sosial-Politik

Telah banyak kasus yang ditemukan, reformis Islam
mengusulkan rekodifikasi hukum Islam agar lebih aplikatif dalam
kehidupan masyarakat kontemporer. Dalam bidang politik, muncul
gagasan tentang negara Islam modern, konsep demokrasi Islami,
serta partisipasi umat Islam dalam sistem pemerintahan nasional,
sebagaimana terlihat dalam gerakan Islam politik pasca-kolonial.
3. Respons terhadap Tantangan Barat

Modernisasi Islam tidak serta-merta meniru sistem Barat
secara utuh. Gerakan reformis mengkritik aspek-aspek kolonialisme
budaya, sekularisasi agresif, dan hegemoni Barat, sambil mendorong

0 Amrekul Abuov, Bakhytzhan Orazaliyev, and Aktoty Raimkulova, “THE ISLAMIC
WORLD IN THE CONTEXT OF MODERNIZATION IN THE ERA OF
GLOBALIZATION: DYNAMICS AND PROSPECTS,” «Becmnux HAH PK», no. 5
(2020): 275-80.

130 | Jejak Agung Peradaban Islam



terciptanya peradaban Islam modern yang mandiri dan berbasis
pada nilai-nilai wahyu.”0

Pada masa reformasi dan modernisasi dunia Islam, reformasi
dan modernisasi tidak hanya merupakan gerakan intelektual yang
bertujuan untuk menghidupkan kembali nilai-nilai dasar agama,
tetapi juga merupakan fondasi dari transformasi sosial yang lebih
luas. Reformasi yang dilakukan meliputi penataan ulang sistem
pendidikan, penguatan lembaga-lembaga keagamaan, dan perluasan
partisipasi masyarakat dalam kehidupan publik. Di banyak
masyarakat Muslim, gagasan reformasi telah mendorong lahirnya
lembaga-lembaga pendidikan modern, penerbitan buku-buku ilmiah
dalam bahasa Arab dan bahasa-bahasa lokal, serta perdebatan yang
produktif tentang hubungan antara agama dan negara. Dengan
demikian, reformasi tidak hanya sekedar gerakan pemikiran, tetapi
telah menjadi motor perubahan menuju masyarakat Islam yang lebih
terbuka, ilmiah, dan aktif terlibat dalam dinamika global.

Proses pembaharuan terus berkembang hingga ke era
kontemporer, ketika umat Islam dihadapkan pada tantangan-
tantangan baru seperti globalisasi budaya, revolusi digital,
perubahan iklim, dan transformasi nilai-nilai sosial. Dalam konteks
ini, prinsip-prinsip pembaharuan tetap relevan untuk menjaga agar
umat Islam tidak teralienasi dari perkembangan zaman, tanpa
tercerabut dari akar identitas keagamaannya. Kebutuhan untuk
menghadirkan ajaran Islam yang kontekstual dan menjawab realitas
kekinian semakin mendesak, terutama di bidang pendidikan,
hukum, ekonomi, dan media. Maka dari itu, reformasi dan
modernisasi yang berlandaskan pada semangat ijtihad dan kearifan
tradisi menjadi jembatan penting bagi warisan peradaban tersebut.
C. Tantangan Globalisasi dan Budaya Populer

70 FRANCIS ROBINSON, “Islamic Reform and Modernities in South Asia,” Modern
Asian Studies 42, no. 2-3 (March 1, 2008): 259-81,
https:/ /doi.org/10.1017/50026749X07002922.

131 | Jejak Agung Peradaban Islam



Globalisasi merupakan fenomena yang memberikan pengaruh
luas dalam dinamika peradaban kontemporer. Dampaknya tidak
terbatas pada bidang ekonomi dan teknologi, melainkan merambah
ke dalam aspek budaya, nilai, serta gaya hidup masyarakat dunia.
Dalam konteks dunia Islam, arus globalisasi menghadirkan
tantangan serius terhadap kelestarian nilai-nilai tradisional yang
berbasis spiritualitas dan norma agama. Masuknya budaya populer
dengan orientasi sekuler, liberal, dan materialistik telah
menimbulkan benturan ideologis terhadap etika Islam yang selama
ini menjadi landasan sosial. Gejala seperti westernisasi, hedonisme
digital, serta kemerosotan moral semakin terasa dalam kehidupan
generasi Muslim, terutama di kalangan remaja dan dewasa muda.

Budaya populer yang tersebar melalui media film, musik,
platform digital, serta tren gaya hidup global kerap menyampaikan
narasi yang bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam. Representasi
gaya hidup bebas, hubungan sosial tanpa batas, serta peremehan
terhadap otoritas keagamaan dan institusi keluarga menjadi bagian
dari normalisasi nilai yang menyimpang dari ajaran Islam.
Penyebaran wacana-wacana tersebut berlangsung cepat melalui
sistem algoritma media digital, tanpa memerlukan perantara formal,
sehingga mampu membentuk pola pikir, pilihan perilaku, bahkan
identitas keagamaan seseorang secara personal. Dalam situasi
demikian, posisi ulama, norma agama, serta struktur moral
masyarakat rentan mengalami pelemahan, yang pada gilirannya
menciptakan krisis identitas di kalangan umat Islam modern.
Bentuk-bentuk Tantangan Globalisasi terhadap Budaya Islam yaitu:
1. Invasi Nilai-nilai Sekuler dan Individualistik

Globalisasi ~ membawa  serta  paham-paham  yang
menempatkan kebebasan individu sebagai nilai tertinggi, tanpa
mempertimbangkan  keterikatan  pada  nilai-nilai = kolektif,
spiritualitas, atau etika sosial. Dalam konteks tertentu, agama -
termasuk Islam - dianggap sebagai urusan privat yang tidak boleh
dicampuri di ruang publik. Pandangan semacam dengan karakter

132 | Jejak Agung Peradaban Islam



Islam yang mencakup dimensi ibadah pribadi dan juga pengaturan
kehidupan sosial, ekonomi, dan politik.

Dampak dari nilai-nilai sekuler dan individualistik terlihat
dari perubahan gaya hidup masyarakat Muslim kontemporer.
Fenomena -fenomena seperti menurunnya kepekaan terhadap
norma-norma agama, meningkatnya toleransi terhadap perilaku
permisif, dan konsumsi konten hiburan yang bertentangan dengan
ajaran Islam menjadi hal yang mengkhawatirkan. Di tengah situasi
seperti sekarang, umat Islam dihadapkan pada tantangan besar
untuk mempertahankan identitas keislamannya dalam berinteraksi
dengan dunia modern.

2. Komodifikasi Agama dan Simbolisme Religius

Salah satu dampak globalisasi adalah munculnya gejala
komodifikasi simbol keagamaan, termasuk dalam budaya Islam.
Ajaran dan simbol Islam, seperti kalimat tauhid, hijab, maupun
istilah-istilah religius, kerap digunakan sebagai elemen estetika
dalam industri fashion, media sosial, dan produk digital tanpa
disertai pemahaman substansial atas makna dan nilai-nilai yang
dikandungnya. Reduksi nilai, menyebabkan pergeseran dari
religiositas substantif menuju simbolisme superfisial.

Fenomena hijrah instan di media sosial, misalnya, sering kali
lebih menonjolkan tampilan luar daripada proses spiritual yang
mendalam. Keberagamaan berubah menjadi identitas visual, bukan
lagi pengalaman eksistensial. Dalam konteks ini, agama bukan lagi
menjadi sistem nilai yang membentuk akhlak dan kehidupan,
melainkan sekadar komoditas yang dipasarkan dalam logika
popularitas. Jika tidak diimbangi dengan pendidikan dan literasi
agama yang kuat, munculnya gejala semacam ini akan berpotensi
menggerus makna religiusitas itu sendiri.

3. Disrupsi terhadap Sistem Pendidikan dan Otoritas Keilmuan
Islam

Ketersediaan informasi keagamaan yang melimpah di dunia

maya telah menggeser peran otoritatif ulama dan lembaga

133 | Jejak Agung Peradaban Islam



pendidikan Islam tradisional. Banyak orang merasa cukup
memperoleh pemahaman agama dari cuplikan video, potongan
ceramah viral, atau postingan singkat di media sosial. Akibatnya,
terjadi penyempitan pemahaman agama yang tidak mendalam,
bahkan sering kali cenderung menyimpang dari prinsip-prinsip
metodologis keilmuan Islam yang telah mapan.

Disrupsi yang terjadi tidak hanya melemahkan peran ulama
dalam membimbing umat, tetapi juga berdampak pada kepercayaan
masyarakat terhadap lembaga pendidikan Islam. Sekolah dan
pesantren dituntut untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman,
termasuk melakukan inovasi kurikulum dan metode pembelajaran.
Tanpa penguatan otoritas keilmuan yang berbasis sanad dan manhaj
keilmuan, dunia Islam akan semakin rentan terhadap gelombang
pemikiran ekstrem atau liberal secara tidak proporsional.

4. Kirisis Identitas Generasi Muda Muslim

Globalisasi budaya telah menciptakan dilema identitas yang
akut di kalangan generasi muda Muslim. Di satu sisi, mereka ingin
mempertahankan nilai-nilai agama yang diwariskan oleh tradisi dan
keluarga. Namun di sisi lain, ada tekanan sosial yang kuat untuk
menyesuaikan diri dengan gaya hidup modern, yang sering kali
bertentangan dengan norma Islam. Ketegangan ini menimbulkan
kebingungan dalam menentukan arah hidup, prioritas, serta makna
keberagamaan.

Gaya hidup konsumtif, pencarian popularitas di media sosial,
serta orientasi terhadap pencapaian materialistik menjadi indikator
dari krisis identitas tersebut. Minimnya literasi keislaman yang
mendalam semakin memperburuk situasi, karena generasi muda
kehilangan fondasi intelektual dan spiritual dalam menjalani
kehidupan modern.71 Oleh karena itu, penting bagi komunitas
Muslim untuk merancang pendekatan pendidikan, pembinaan

71 Abu Sadat Nurullah, “Globalisation as a Challenge to Islamic Cultural Identity,”
International Journal of Interdisciplinary Social Sciences 3, no. 6 (2008): 45-52.

134 | Jejak Agung Peradaban Islam



karakter, dan lingkungan sosial yang mampu mengharmonikan
antara nilai Islam dan tantangan zaman.

Menghadapi kompleksitas tantangan globalisasi yang
menggerus nilai-nilai budaya Islam, tidak cukup hanya dilakukan
melalui kritik dan kekhawatiran semata. Diperlukan langkah-
langkah sistematis dan strategis yang mampu menjawab dinamika
zaman tanpa kehilangan substansi ajaran Islam. Respons terhadap
tantangan tersebut harus dibangun dengan pendekatan kultural
yang berakar pada kekayaan tradisi Islam, namun tetap terbuka
terhadap inovasi dan kreativitas. Dalam konteks inilah, berbagai
strategi kultural perlu dirumuskan guna menjaga keberlanjutan
identitas Islam di tengah derasnya arus budaya global yang serba
cepat dan kompetitif. Berikut adalah strategi kultural untuk
merespons tantangan globalisasi :

1. Memperkuat Literasi Media dan Produksi Budaya Populer
Islami

Penguatan literasi media menjadi langkah awal yang penting
dalam membentuk kesadaran umat Islam terhadap pengaruh
ideologis dari konten budaya populer global. Literasi media yang
dimaksud tidak hanya mencakup kemampuan mengakses dan
menggunakan media digital, tetapi juga mencakup kapasitas untuk
menilai, memilah, dan menyikapi isi media secara kritis dalam
perspektif nilai Islam. Dengan demikian, masyarakat Muslim dapat
menghindari konsumsi informasi atau hiburan yang bertentangan
dengan prinsip syariah dan etika Qur’ani.

Lebih jauh, umat Islam perlu mengambil peran aktif dalam
memproduksi konten budaya populer yang berkualitas tinggi dan
bernilai edukatif. Pembuatan film, musik, novel, animasi, dan
platform digital dengan pesan-pesan keislaman yang kreatif,
humanis, dan inspiratif akan menjadi sarana dakwah kultural yang
relevan bagi generasi digital. Upaya semacam ini dapat
mengimbangi dominasi budaya global dengan menghadirkan

135 | Jejak Agung Peradaban Islam



alternatif yang tidak hanya menarik secara estetika, tetapi juga

mendalam secara spiritual.

2. Revitalisasi Fungsi Masjid dan Pesantren sebagai Pusat
Kebudayaan

Masjid dan pesantren tidak semata-mata menjadi tempat
ibadah dan pengajaran kitab, melainkan juga dapat dikembangkan
sebagai pusat kebudayaan Islam yang mampu menjawab tantangan
zaman. Revitalisasi fungsi masjid, misalnya, dapat dilakukan
melalui kegiatan-kegiatan yang menumbuhkan literasi Qur’ani,
dialog lintas generasi, pelatihan media dakwah, hingga forum kajian
tematik yang bersentuhan dengan isu sosial, ekonomi, dan
teknologi.

Sementara itu, pesantren sebagai institusi pendidikan
tradisional dapat memainkan peran strategis dalam membentuk
generasi Muslim yang berpikir kritis dan progresif. Penguatan
kurikulum integratif antara ilmu agama dan ilmu modern,
penguasaan teknologi digital untuk dakwah, serta pembinaan
karakter berbasis tasawuf dan akhlak mulia merupakan langkah
penting dalam menjadikan pesantren sebagai poros peradaban Islam
yang dinamis dan solutif. Peran ulama dan kiai dalam hal ini bukan
hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai pembina kebudayaan
yang mampu menyinergikan nilai-nilai Islam dengan tantangan
global.

3. Membangun Kesadaran Identitas Islam Global yang Terbuka
dan Kiritis

Identitas Muslim di era global tidak cukup hanya bersandar
pada simbol atau penampilan luar, melainkan harus dibangun di
atas fondasi ilmu, kesadaran sejarah, serta kedalaman spiritual.
Kesadaran identitas yang dimaksud mencakup kemampuan untuk
menilai nilai-nilai luar dengan prinsip Islam yang objektif dan adil,
serta keberanian untuk bersikap selektif terhadap budaya global
tanpa bersikap eksklusif atau tertutup.

136 | Jejak Agung Peradaban Islam



Identitas Islam global yang dibangun secara terbuka dan kritis
akan menghasilkan komunitas yang tidak hanya mampu bertahan,
tetapi juga memberikan kontribusi terhadap tatanan dunia yang
lebih  berkeadaban.”? Dalam hal ini, wumat Islam perlu
mengembangkan pola pikir yang memadukan kecanggihan
teknologi dengan nilai-nilai profetik, menjadikan budaya Islam
sebagai kekuatan alternatif dalam menghadapi krisis peradaban
modern yang sarat dengan kekosongan spiritual dan disorientasi
moral.

Budaya Islam telah mengalami perkembangan yang dinamis
melalui proses akulturasi, pembentukan institusi keagamaan, serta
peran sentral kerajaan, ulama, dan pesantren dalam membentuk
peradaban yang khas di Nusantara. Budaya Islam tidak hanya hadir
dalam aspek spiritual, tetapi juga terwujud dalam seni, arsitektur,
tradisi, dan sistem pendidikan yang menyatu dengan nilai-nilai
lokal. Keunikan ini menjadikan budaya Islam di Indonesia tidak
sekadar warisan sejarah, melainkan identitas hidup yang terus
berkembang dan relevan, terutama dalam menjawab tantangan
zaman tanpa kehilangan akar spiritual dan intelektualnya.

D. Peran Lembaga Islam di Era Modern

Berbagai institusi Islam di era modern memainkan peran
strategis dalam menjawab tantangan zaman, baik di ranah
pendidikan, sosial, ekonomi, maupun budaya. Keberadaan lembaga-
lembaga Islam tidak hanya menjaga warisan keilmuan dan nilai-nilai
syariah, tetapi juga beradaptasi dengan dinamika masyarakat
kontemporer melalui pendekatan yang lebih profesional dan
sistematis. Di tengah arus globalisasi, digitalisasi, dan tantangan
moral yang semakin meningkat, lembaga-lembaga pendidikan Islam
mengambil posisi sebagai aktor kunci dalam membina umat agar
tetap berada dalam koridor nilai-nilai Islam yang moderat dan

72 Leonard A. Stone, “The Islamic Crescent: Islam, Culture and Globalization,”
Innovation: The European Journal of Social Science Research 15, no. 2 (June 14, 2002): 121-
31, https:/ /doi.org/10.1080/1351161022000001269.

137 | Jejak Agung Peradaban Islam



kontekstual. Peran penting lembaga Islam tercermin dalam berbagai
bidang, mulai dari penguatan pendidikan Islam, pemberdayaan
ekonomi umat, dakwah digital, hingga advokasi sosial dan politik.
1. Penguatan Pendidikan Islam yang Progresif

Lembaga Islam seperti Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama
(NU) telah berkontribusi besar dalam pembangunan pendidikan
Islam berbasis ilmu pengetahuan. Muhammadiyah, misalnya,
mengelola lebih dari 170 perguruan tinggi dan ribuan sekolah yang
menggabungkan kurikulum agama dan sains modern. NU melalui
lembaga pendidikan Ma’arif NU juga mendirikan banyak madrasah
dan pesantren modern yang berfungsi sebagai pusat transmisi ilmu
dan nilai-nilai kebangsaan. Tujuan utama dari pendidikan ini adalah
membentuk generasi Muslim yang berilmu, berintegritas, dan
mampu merespons tantangan zaman.
2. Pemberdayaan Ekonomi Berbasis Syariah

Lembaga seperti BAZNAS, Dompet Dhuafa, dan LAZISMU
(Lembaga Amil Zakat Muhammadiyah) memanfaatkan potensi
zakat, infak, dan wakaf untuk program sosial-ekonomi umat. Di
bawah pengelolaan profesional, dana-dana zakat didistribusikan
untuk program pemberdayaan UMKM, beasiswa pendidikan,
bantuan kesehatan, hingga pengembangan desa mandiri. Gerakan
ekonomi umat ini berlandaskan pada prinsip syariah yang
menekankan keadilan, pemerataan, dan keberlanjutan. Beberapa
pesantren bahkan telah mengembangkan koperasi syariah dan usaha
tani terpadu sebagai bentuk ekonomi berbasis komunitas.
3. Pusat Dakwah Moderat dan Edukasi Keagamaan

Majelis Ulama Indonesia (MUI) bersama organisasi seperti
NU dan Muhammadiyah aktif dalam menyuarakan dakwah Islam
moderat yang mendorong toleransi, keadilan sosial, dan
kebangsaan. NU melalui Lembaga Dakwah PBNU mengembangkan
gerakan “Islam Nusantara” yang menekankan kearifan lokal dan
nilai-nilai damai dalam dakwah. Muhammadiyah dengan
pendekatan “Islam Berkemajuan” mengedepankan dakwah berbasis

138 | Jejak Agung Peradaban Islam



rasionalitas, ilmu pengetahuan, dan pembaruan sosial. Media
dakwah digital seperti TVMU, NU Online, dan kanal YouTube para
ulama menjadi sarana efektif menjangkau generasi muda Muslim di
era digital.

4. Advokasi Sosial dan Isu Kemanusiaan

Lembaga Islam turut mengambil peran dalam berbagai isu
strategis nasional dan internasional. Dompet Dhuafa dan ACT (Aksi
Cepat Tanggap) misalnya, terlibat dalam bantuan kemanusiaan
untuk korban bencana alam, pengungsi, dan masyarakat terdampak
konflik. MUI secara aktif memberikan fatwa dan seruan moral
terhadap isu-isu seperti keadilan ekonomi, eksploitasi sumber daya,
serta perlindungan terhadap kelompok rentan. Di tingkat lokal,
pesantren dan majelis taklim berperan dalam advokasi keluarga,
penyuluhan gizi, dan pemberdayaan perempuan.

5. Pemersatu dan Penengah Konflik Sosial Keagamaan

Di masyarakat multikultural, lembaga Islam menjadi
kekuatan pemersatu yang mendorong dialog antaragama dan
perdamaian sosial. NU melalui Lembaga Persahabatan Ormas Islam
dan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) sering menjadi
fasilitator rekonsiliasi di tengah ketegangan sosial. Muhammadiyah
melalui Majelis Hukum dan HAM-nya turut menyuarakan
perlindungan hak minoritas dan menentang kekerasan atas nama
agama.”? Peran ini menegaskan bahwa Islam di Indonesia bukan
hanya agama mayoritas, tetapi juga pelindung kerukunan dan
keberagaman.

Di tengah dinamika sosial dan perkembangan zaman,
lembaga-lembaga Islam di Indonesia telah memainkan peran
strategis dalam membentuk karakter bangsa, menyemai nilai
keislaman yang moderat, serta menjawab tantangan modernitas

73 Catherine Wright, Lacey ]. Ritter, and Caroline Wisse Gonzales, “Cultivating a
Collaborative Culture for Ensuring Sustainable Development Goals in Higher
Education: An Integrative Case Study,” Sustainability 14, no. 3 (January 24, 2022): 1273,
https:/ /doi.org/10.3390/su14031273.

139 | Jejak Agung Peradaban Islam



secara  kontekstual. Lembaga seperti Nahdlatul Ulama,
Muhammadiyah, Majelis Ulama Indonesia, dan jaringan pesantren
telah menjadi fondasi kokoh dalam menjaga harmoni antara Islam
dan kebangsaan. Peran tersebut tidak hanya terbatas pada aspek
keagamaan, melainkan juga merambah bidang pendidikan, sosial,
politik, hingga advokasi kemanusiaan. Seiring berkembangnya
globalisasi, lembaga-lembaga Islam Indonesia mulai menjalin relasi
dengan jaringan keislaman internasional, memperkuat posisi
Indonesia sebagai pusat Islam moderat yang diperhitungkan di
dunia Islam kontemporer. Dalam konteks yang lebih luas, lembaga-
lembaga Islam internasional pun berperan sebagai katalisator
penguatan solidaritas umat, penyebaran ilmu pengetahuan, dan
pengarusutamaan nilai-nilai Islam yang inklusif di panggung global.
Berikut merupakan peran strategis lembaga islam internasional :

a. Pusat Keilmuan dan Rujukan Dunia Islam - Al-Azhar

(Mesir)

Universitas Al-Azhar di Kairo merupakan salah satu
lembaga pendidikan Islam tertua dan paling berpengaruh di
dunia. Sejak abad ke-10 M, Al-Azhar menjadi pusat studi
Islam yang moderat dan terbuka terhadap pluralitas
mazhab. Di era modern, Al-Azhar aktif dalam menyebarkan
pesan wasatiyyah (moderasi) Islam melalui diplomasi
pendidikan, pelatihan dai internasional, serta dialog
antaragama. Lulusan Al-Azhar dari berbagai negara
termasuk Indonesia berperan penting sebagai ulama
otoritatif di komunitasnya masing-masing.

b. Penguatan Identitas dan Solidaritas Umat Islam - Rabithah
al-’Alam al-Islami (Liga Dunia Islam)

Organisasi ini bermarkas di Makkah dan didirikan
pada tahun 1962. Liga Dunia Islam berfungsi sebagai wadah
kerjasama antarnegara dan ormas Islam sedunia. Lembaga
ini mempromosikan kesatuan umat, penguatan pendidikan
Islam, serta kampanye melawan Islamofobia dan

140 | Jejak Agung Peradaban Islam



radikalisme. Dalam berbagai forum global, Rabithah aktif
menyuarakan hak-hak Muslim minoritas, serta membantu
rekonstruksi wilayah-wilayah Muslim yang terdampak
perang dan bencana.

c. Lembaga Pendidikan dan Dialog Keagamaan - International
Islamic University (Malaysia & Pakistan)

Lembaga seperti IIUM (Malaysia) dan 1IU (Pakistan)
menjadi model integrasi antara ilmu keislaman dan sains
modern. Kurikulumnya menggabungkan studi tafsir,
hukum Islam, filsafat, dengan teknologi, bisnis, dan
kedokteran. Lembaga ini menarik mahasiswa dari berbagai
negara Muslim, menciptakan ruang intelektual yang
mendorong ijtihad kontemporer serta pembentukan
identitas Muslim global yang rasional dan profesional.

d. Advokasi Hak Muslim Minoritas - Islamic Relief dan Al-Quds
Foundation

Lembaga-lembaga kemanusiaan seperti Islamic Relief
(berbasis di Inggris) dan Al-Quds Foundation berperan dalam
membela hak-hak masyarakat Muslim yang tertindas,
seperti di Palestina, Suriah, Rohingya, dan Uighur.7
Pendekatannya mencakup bantuan kemanusiaan langsung,
diplomasi publik, serta kampanye melalui platform
internasional untuk membangun solidaritas umat dan
kesadaran global tentang isu-isu keadilan dan kemanusiaan.

E. Digitalisasi dan Transformasi Budaya Islam

Di era digital, budaya Islam mengalami transformasi
signifikan yang tidak hanya menyentuh aspek ibadah dan keilmuan,
tetapi juga pola interaksi sosial dan penyampaian dakwah.
Kemajuan teknologi informasi membuka ruang-ruang baru bagi

74 Margarita Pavlova, “Teaching and Learning for Sustainable Development: ESD
Research in Technology Education,” International Journal of Technology and Design
Education 23, no. 3 (August 15, 2013): 733-48, https://doi.org/10.1007/s10798-012-
9213-9.

141 | Jejak Agung Peradaban Islam



umat Islam untuk memperluas pemahaman agama, membangun
jejaring keilmuan, dan menampilkan identitas Islam yang dinamis di
tengah arus globalisasi. Proses digitalisasi menandai pergeseran
penting dalam cara umat Islam mengakses, menyebarluaskan, dan
menginternalisasi ajaran Islam. Fenomena semacam demikian
menunjukkan bagaimana budaya Islam mampu beradaptasi dengan
medium baru tanpa kehilangan substansi nilai dan tradisi
keislamannya.

Berikut Bentuk Transformasi Budaya Islam melalui
Digitalisasi :
1. Digitalisasi Akses Ilmu Keislaman

Kemajuan teknologi memungkinkan penyebaran ilmu
keislaman secara lebih cepat dan luas. Berbagai sumber utama
seperti kitab tafsir, hadis, karya ulama klasik, serta fatwa-fatwa
keagamaan kini dapat diakses melalui aplikasi digital, situs web
keilmuan, serta perpustakaan daring. Platform seperti Quran.com,
Al-Maktabah al-Shamilah, dan aplikasi keagamaan berbasis Android
atau iOS telah memperluas jangkauan pendidikan Islam hingga ke
daerah-daerah terpencil. Digitalisasi tersebut membuka akses yang
merata terhadap khazanah keilmuan Islam, mengurangi
ketimpangan literasi agama, serta mempercepat proses pembelajaran
yang tidak terbatas oleh ruang dan waktu.
2. Dakwah Virtual dan Produksi Konten Keislaman

Pemanfaatan media sosial oleh para dai, akademisi, dan
lembaga keagamaan telah menciptakan ruang dakwah yang dinamis
dan komunikatif. Konten dakwah dalam bentuk video pendek,
siaran langsung, maupun podcast kini menjadi medium utama
dalam menyampaikan pesan-pesan keislaman kepada masyarakat
luas, khususnya generasi digital native. Platform seperti YouTube,
Instagram, dan TikTok digunakan secara strategis untuk
menghadirkan materi keagamaan dengan pendekatan visual dan
bahasa yang mudah dipahami. Transformasi tersebut memperkuat
jangkauan dakwah, meningkatkan keterlibatan masyarakat dalam

142 | Jejak Agung Peradaban Islam



diskursus keislaman, serta membangun ekosistem dakwah yang
relevan dengan perkembangan zaman.
3. Pembentukan Komunitas Muslim Digital

Perkembangan ruang virtual telah melahirkan komunitas-
komunitas Muslim berbasis digital yang menjangkau lintas geografis
dan kultural. Grup diskusi di platform seperti WhatsApp, Telegram,
Reddit Islam, maupun Muslim Stack Exchange berfungsi sebagai
wahana berbagi pengetahuan, konsultasi keagamaan, serta
penguatan solidaritas keumatan. Komunitas tersebut
menghubungkan individu dari berbagai latar belakang,
memungkinkan dialog lintas mazhab, serta membuka ruang
partisipasi dalam aktivitas keislaman secara kolaboratif.75
Pembentukan komunitas Muslim digital menjadi indikasi bahwa
ruang virtual mampu menjadi medium produktif dalam
membangun peradaban Islam yang adaptif, inklusif, dan
berorientasi pada kemajuan.

Meskipun transformasi digital memberikan banyak peluang
dalam pengembangan budaya Islam, terdapat sejumlah tantangan
serius yang perlu mendapat perhatian kritis. Perkembangan
teknologi tidak hanya membawa kemudahan akses terhadap
informasi, melainkan juga membuka ruang bagi distorsi makna,
penyalahgunaan simbol-simbol agama, dan keretakan sosial di
kalangan umat. Keberadaan ruang maya yang terbuka dan nyaris
tanpa regulasi mengharuskan umat Islam untuk lebih selektif, kritis,
dan bertanggung jawab dalam mengelola pengetahuan keislaman
agar tidak terjebak dalam disinformasi, komersialisasi, atau konflik
internal. Oleh karena itu, tantangan-tantangan berikut perlu disikapi
dengan strategi yang bijaksana dan terarah.

75 Cathie Burgess, “Beyond Cultural Competence: Transforming Teacher Professional
Learning through Aboriginal Community-Controlled Cultural Immersion,” Critical
Studies in Education 60, no. 4 (October 2, 2019): 477-95,
https:/ /doi.org/10.1080/17508487.2017.1306576.

143 | Jejak Agung Peradaban Islam



4. Krisis Otoritas Keilmuan dan Diseminasi Pengetahuan Agama
Kemajuan teknologi informasi telah memudahkan siapa pun
untuk menyebarkan ajaran agama melalui berbagai platform digital
tanpa memerlukan legitimasi keilmuan yang sah. Dalam banyak
kasus, penyampaian materi keislaman dilakukan oleh individu yang
tidak memiliki latar belakang akademik dalam bidang studi Islam.
Hal tersebut menyebabkan berkembangnya pemahaman agama
yang dangkal, bahkan sesat, karena tidak berpijak pada metodologi
ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan. Fenomena ini
berpotensi menumbuhkan otoritas palsu dan menggeser peran

ulama sebagai penjaga sanad dan tradisi keilmuan Islam.

a. Komersialisasi Simbol Agama dan Reduksi Spiritualitas
Di era pasar bebas digital, simbol-simbol keislaman
digunakan dalam strategi pemasaran dan produksi budaya
populer secara masif. Elemen-elemen seperti hijab, kaligrafi,
dan kutipan-kutipan ayat sering dimanfaatkan untuk
kepentingan ekonomi dalam bentuk konten viral atau
produk fesyen bertema religius. Keberadaan simbol
tersebut tidak selalu diiringi dengan pemahaman nilai-nilai
ajaran Islam yang substantif. Akibatnya, agama direduksi
menjadi tren gaya hidup atau ornamen kultural, tanpa
kedalaman spiritual yang semestinya menjadi inti dari
ajaran Islam.
b. Fragmentasi Sosial dan Polarisasi Keagamaan

Media digital telah memfasilitasi terbentuknya
komunitas-komunitas ~ keagamaan  daring  dengan
karakteristik ideologis yang beragam. Namun, ruang
virtual yang terbuka tanpa moderasi memadai sering kali
digunakan untuk menyebarluaskan wacana eksklusif,
narasi intoleransi, dan perdebatan destruktif. Situasi
tersebut mendorong terjadinya polarisasi di tengah umat
Islam, di mana kelompok-kelompok saling menegasikan
satu sama lain atas dasar perbedaan mazhab, manhaj, atau

144 | Jejak Agung Peradaban Islam



orientasi politik. Ketegangan digital tersebut tidak hanya
mengancam ukhuwah Islamiyah, tetapi juga melemahkan
kesatuan sosial dalam masyarakat yang plural.
c. Disorientasi Identitas Generasi Muslim Muda
Kalangan muda Muslim yang lahir dalam era digital
mengalami tekanan kuat dari budaya global yang
menekankan nilai-nilai liberal, individualistik, dan
konsumtif. Kecenderungan untuk meniru gaya hidup
populer tanpa seleksi nilai telah menciptakan disorientasi
identitas. Banyak generasi muda kehilangan pijakan
terhadap akar tradisi keislaman karena terbiasa mengakses
pengetahuan secara instan tanpa pembimbingan. Dalam
konteks tersebut, proses pembentukan karakter keislaman
yang kokoh menjadi tantangan serius, terutama ketika
narasi-narasi populer mengabaikan nilai-nilai etika,
tanggung jawab kolektif, dan spiritualitas.

Seiring dengan pesatnya perkembangan teknologi digital,
budaya Islam mengalami perubahan dalam bentuk, media, serta
jangkauan penyebarannya. Tantangan yang ditimbulkan oleh
transformasi digital tidak dapat disikapi dengan pendekatan pasif
atau sekadar reaktif. Diperlukan strategi sistematis yang melibatkan
pemangku kepentingan dari berbagai kalangan, seperti institusi
pendidikan Islam, ulama, lembaga dakwah, serta pelaku industri
kreatif Muslim. Strategi-strategi tersebut harus tidak hanya bersifat
defensif, melainkan proaktif dan inovatif dalam membentuk
ekosistem budaya Islam yang adaptif, berakar kuat, dan relevan
dengan kebutuhan zaman. Adapun beberapa strategi untuk
menghadapi masalah transformasi digital dalam budaya islam :

a. Integrasi Literasi Digital dalam Pendidikan Islam
Pendidikan Islam di tingkat formal dan non-formal
perlu mengintegrasikan kurikulum literasi digital yang
kritis. Hal ini mencakup kemampuan menyaring informasi
keislaman secara selektif, memahami etika bermedia digital,

145 | Jejak Agung Peradaban Islam



serta menganalisis narasi-narasi keagamaan yang beredar
secara daring. Pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi
Islam harus mempersiapkan peserta didik agar mampu
menghadapi dunia digital tanpa kehilangan komitmen
terhadap nilai-nilai keislaman.
b. Penguatan Otoritas Keilmuan melalui Platform Digital
Para ulama dan cendekiawan Muslim perlu hadir
secara aktif di ruang digital, baik melalui kanal edukatif
maupun media sosial. Produksi konten dakwah, diskusi
ilmiah, dan tanya-jawab keagamaan dalam format yang
menarik dan berbobot akan menjadi rujukan bagi umat,
sekaligus memperkuat otoritas keilmuan yang sah.
Pemanfaatan media digital oleh lembaga-lembaga fatwa,
universitas Islam, dan ormas keagamaan dapat menjadi
pengimbang terhadap konten keislaman yang tidak
kredibel.
c. Pengembangan Budaya Populer Islam yang Kontekstual
dan Inspiratif
Seniman, kreator konten, dan penulis Muslim perlu
terlibat dalam menciptakan budaya populer Islam yang
tidak hanya menarik secara estetis, tetapi juga menggugah
secara spiritual dan intelektual. Musik, film, animasi, sastra,
dan komik Islam harus dirancang dengan narasi yang
mengedepankan nilai-nilai Qur’ani, humanisme, serta cita-
cita keadilan sosial. Budaya populer Islam yang berkualitas
dapat menjadi alat dakwah yang efektif di tengah
masyarakat digital.
d. Revitalisasi Fungsi Lembaga Islam sebagai Pusat
Transformasi Sosial
Masjid, pesantren, dan lembaga keagamaan lainnya
perlu mengembangkan fungsi sebagai pusat komunitas
yang tidak hanya fokus pada ibadah ritual, tetapi juga
pembinaan kultural dan teknologi. Kegiatan seperti

146 | Jejak Agung Peradaban Islam



pelatihan konten Islami, kelas literasi media, serta dialog
antar generasi dapat menjadi ruang konsolidasi nilai-nilai
Islam di tengah masyarakat digital yang plural dan
kompleks.

e. Pembangunan Kesadaran Identitas Islam Global yang
Inklusif

Di tengah identitas yang terfragmentasi akibat

globalisasi, umat Islam perlu memperkuat kesadaran
sebagai bagian dari komunitas global yang memiliki akar
nilai, sejarah, dan solidaritas universal.”® Pendekatan
inklusif yang tidak eksklusif terhadap budaya luar, tetapi
mampu menyaring, memilah, dan menyesuaikannya
dengan nilai-nilai Islam, menjadi kunci dalam membentuk
generasi Muslim yang terbuka dan kritis.

Transformasi budaya Islam dalam menghadapi era digital dan
globalisasi merupakan keniscayaan yang perlu disikapi dengan
cerdas dan strategis. Perubahan teknologi, arus budaya populer,
serta tantangan identitas di tengah masyarakat global menuntut
umat Islam untuk memperkuat basis keilmuan, otoritas keagamaan,
dan kreativitas dalam menyampaikan nilai-nilai Islam. Melalui
pendidikan yang relevan, konten dakwah yang adaptif, dan
pengelolaan ruang digital yang etis, budaya Islam dapat terus
berkembang tanpa kehilangan akar nilai dan jati dirinya.

76 Gagan Deep, “Digital Transformation’s Impact on Organizational Culture,”
International Journal of Science and Research Archive 10, no. 2 (November 30, 2023): 396-
401, https:/ /doi.org/10.30574/ijsra.2023.10.2.0977.

147 | Jejak Agung Peradaban Islam



BAB VII
ISLAM DAN DIALOG PERADABAN
KONTEMPORER

Peradaban Islam memiliki akar sejarah yang panjang dalam
membangun relasi dengan peradaban lain melalui ilmu
pengetahuan, diplomasi, dan etika sosial yang inklusif. Dalam
konteks global kontemporer yang ditandai oleh interdependensi
antarbangsa, krisis nilai, serta meningkatnya tantangan lintas
budaya, peran Islam sebagai bagian dari arus peradaban global
semakin signifikan. Dialog antarperadaban tidak lagi menjadi
pilihan, melainkan keniscayaan bagi perdamaian, keadilan, dan
kemanusiaan universal.

A. Islam dalam Peta Peradaban Global

Islam sebagai sistem nilai dan peradaban telah memainkan
peran sentral dalam membentuk sejarah dunia sejak abad ke-7 M.
Tradisi intelektual Islam memadukan unsur wahyu dan rasio,
sehingga melahirkan berbagai pencapaian dalam bidang filsafat,
sains, kedokteran, hukum, hingga seni. Pusat-pusat peradaban
seperti Baghdad, Kairo, Kordoba, dan Samarkand pernah menjadi
rujukan dunia dalam pengembangan ilmu pengetahuan.77 Melalui
peradaban Islam, berbagai karya filsuf Yunani diterjemahkan,
disintesis, dan dikembangkan, lalu diteruskan ke Barat melalui
Andalusia dan Sisilia, yang menjadi fondasi penting bagi Renaisans
Eropa.

77 Marshall G. S. Hodgson, “The Role of Islam in World History,” International Journal
of Middle East  Studies 1, mno. 2 (Aprili 29, 1970):  99-123,
https:/ /doi.org/10.1017 /S0020743800023990.

148 |Page



Di dalam konteks kontemporer, peradaban Islam menghadapi
tantangan dan peluang baru seiring dengan munculnya masyarakat
global yang saling terhubung. Umat Islam kini tersebar di berbagai
belahan dunia, baik sebagai mayoritas maupun minoritas yang aktif
dalam kontribusi sosial, politik, ekonomi, dan budaya. Islam tampil
bukan hanya sebagai agama, tetapi sebagai kekuatan kultural dan
etis yang memberikan alternatif nilai dalam dunia yang dilanda
krisis identitas, ekologi, dan moral. Berikut adalah kontribusi
historis islam terhadap peradaban global diantaranya:

1. Penerjemahan dan Pengembangan Ilmu dari Yunani, Persia,
dan India

Peradaban Islam pada masa keemasannya tidak hanya
menerima warisan intelektual dari peradaban-peradaban besar
sebelumnya seperti Yunani, Persia, dan India, tetapi juga melakukan
proses seleksi, penerjemahan, dan pengembangan secara sistematis.
IImuwan Muslim seperti al-Farabi, Ibn Sina, al-Khwarizmi, dan al-
Biruni menyerap filsafat, logika, kedokteran, dan matematika dari
karya-karya klasik, lalu mengembangkannya dalam kerangka
epistemologi Islam. Tradisi penerjemahan tersebut menjadi awal
bagi terciptanya sintesis ilmu yang berbasis pada wahyu dan rasio.
Pusat-pusat keilmuan seperti Baghdad dan Jundishapur menjadi
penggerak utama dalam kegiatan ini, yang kemudian berdampak
luas pada perkembangan sains di dunia Barat melalui jalur
Andalusia dan Sisilia.

2. Pendirian Institusi Pendidikan Tinggi Dunia Islam

Tradisi keilmuan dalam peradaban Islam diwujudkan dalam
bentuk institusi pendidikan tinggi yang menjadi pelopor universitas
modern. Al-Azhar di Kairo, yang berdiri pada 969 M, dan Bayt al-
Hikmah (Baitul Hikmah) di Baghdad pada abad ke-9 M menjadi
simbol kecanggihan sistem pendidikan Islam yang terstruktur dan
terbuka bagi seluruh umat. Lembaga-lembaga ini tidak hanya fokus
pada ilmu-ilmu agama, tetapi juga mengajarkan ilmu logika,
matematika, astronomi, kedokteran, hingga geografi. Keberadaan

149 | Jejak Agung Peradaban Islam



perpustakaan besar, sistem sanad keilmuan, serta diskusi intelektual
yang melibatkan lintas mazhab menjadikan universitas-universitas
tersebut sebagai pusat keunggulan akademik dunia. Model
pendidikan ini kemudian menginspirasi pendirian universitas-
universitas di Eropa pada abad pertengahan.

3. Kontribusi pada Seni Arsitektur, Kaligrafi, dan Etika Sosial

Seni dalam Islam berkembang sebagai bentuk ekspresi
spiritual dan simbol budaya yang berakar pada prinsip tauhid dan
keindahan. Dalam bidang arsitektur, dunia Islam menghasilkan
mahakarya seperti Masjid Cordoba, Masjid Umayyah di Damaskus,
dan Istana Alhambra di Granada yang menggabungkan fungsi
ibadah, estetika geometris, dan simbolisme teologis. Kaligrafi
berkembang menjadi media utama penggambaran keindahan ayat-
ayat Al-Qur'an tanpa melanggar prinsip anikonisme dalam seni
Islam.”8 Motif-motif geometris dan arabesque menjadi ciri khas yang
tersebar hingga Asia Tenggara dan Afrika Utara. Di samping itu,
prinsip etika sosial Islam yang menekankan keadilan, kesetaraan,
dan kasih sayang menjadi bagian dari etos masyarakat Muslim yang
mampu bertahan lintas zaman dan peradaban.

Perkembangan global saat ini menempatkan Islam tidak lagi
sekadar sebagai sistem keyakinan religius, tetapi sebagai kekuatan
sosial dan kultural yang berperan aktif dalam percaturan
internasional. Umat Islam, baik melalui negara-negara mayoritas
Muslim maupun komunitas diaspora, tampil sebagai subjek strategis
dalam isu-isu global yang mencakup hak asasi manusia,
perdamaian, keadilan sosial, dan tata hubungan antarperadaban.
Keterlibatan ini ditopang oleh keberadaan lembaga-lembaga Islam
tingkat internasional, pemikir-pemikir Muslim progresif, serta
komunitas Muslim yang adaptif terhadap tantangan zaman,

78 Hafiz Amjad Hussain and Hafiz Masood Qasim, “Contribution of Islamic
Civilization to the Scientific Enterprise of the Modern World,” Journal of Religious and
Social Studies 4, no. 1 Jan-Jun (June 21, 2024): 1-15,
https:/ /doi.org/10.53583 /jrss07.01.2024.

150 | Jejak Agung Peradaban Islam



menjadikan Islam sebagai aktor penting dalam membentuk masa
depan global yang lebih adil dan beradab.
4. Peran Lembaga-Lembaga Islam Internasional dalam Isu
Kemanusiaan dan Diplomasi

Organisasi Kerja Sama Islam (OKI), yang terdiri dari 57 negara
anggota, merupakan representasi kelembagaan umat Islam di
tingkat global. OKI secara aktif terlibat dalam penyelesaian krisis
kemanusiaan, terutama di wilayah-wilayah konflik seperti Palestina,
Suriah, Rohingya di Myanmar, dan Yaman. Selain memberikan
bantuan kemanusiaan, OKI menjadi ruang diplomasi multilateral
yang memperjuangkan kepentingan dunia Islam di forum-forum
internasional. Keberadaan lembaga ini menjadi wujud konkret dari
solidaritas umat Islam dalam menjaga martabat kemanusiaan serta
memperkuat posisi tawar politik dunia Islam dalam sistem global
yang sering kali didominasi oleh kekuatan Barat.
5. Munculnya Pemikir dan Aktivis Muslim dalam Dialog Global

Peran intelektual Muslim dalam dunia kontemporer semakin
signifikan, baik dalam konteks akademik, gerakan sosial, maupun
diplomasi antarbudaya. Tokoh-tokoh seperti Tariq Ramadan, Hamza
Yusuf, Amina Wadud, dan Anis Matta, misalnya, aktif menyuarakan
pentingnya dialog antaragama, pluralisme inklusif, serta pembelaan
terhadap nilai-nilai keadilan sosial dalam perspektif Islam. Di
berbagai konferensi global, para cendekiawan Muslim turut
menyumbangkan gagasan dalam merespons isu perubahan iklim,
ketimpangan ekonomi, dan perdamaian dunia. Hal ini menunjukkan
bahwa Islam memiliki kapasitas intelektual yang relevan dalam
menghadapi tantangan global dengan pendekatan spiritual, etis, dan
rasional.
6. Peran Komunitas Muslim di Barat sebagai Jembatan

Peradaban

Komunitas Muslim di Eropa, Amerika Utara, dan Australia
memainkan peran strategis sebagai jembatan antara dunia Timur
dan Barat. Keberadaan lembaga pendidikan Islam, pusat kajian, dan

151 | Jejak Agung Peradaban Islam



organisasi ~ dakwah  berbasis = komunitas = memungkinkan
terbentuknya dialog peradaban yang konstruktif. Melalui sektor
pendidikan, bisnis halal, industri kreatif, dan media digital,
komunitas Muslim diaspora menyuarakan nilai-nilai Islam secara
moderat dan kontekstual.” Dengan menjaga identitas keislaman dan
terbuka terhadap interaksi multikultural, komunitas ini berhasil
mengikis stereotip negatif terhadap Islam serta membangun
jembatan kolaborasi lintas budaya dalam kehidupan masyarakat
Barat yang plural.

Perkembangan globalisasi telah menciptakan ruang interaksi
yang luas bagi umat Islam dalam skala internasional. Namun,
kondisi ini bukan tanpa tantangan. Umat Islam menghadapi
berbagai tekanan yang muncul akibat stereotip media, ketegangan
geopolitik, dan krisis identitas di tengah budaya global yang sekuler
dan individualistik. Meski demikian, globalisasi juga membuka
peluang besar bagi revitalisasi peran Islam dalam bidang dakwah
digital, kerja sama lintas negara, dan kontribusi aktif dalam isu-isu
kemanusiaan dan keadilan sosial. Dengan memperkuat fondasi
teologis yang moderat serta kemampuan adaptasi terhadap
teknologi dan budaya, Islam memiliki potensi untuk menjadi
kekuatan kultural dan etis yang konstruktif dalam dunia global yang
dinamis.

a. Islamofobia dan Stereotip Media Global
Salah satu tantangan utama umat Islam dalam era
globalisasi adalah persepsi negatif yang dibangun oleh
sebagian media arus utama, terutama di Barat. Citra Islam
seringkali dikaitkan secara tidak proporsional dengan
radikalisme, terorisme, dan intoleransi. Hal ini menimbulkan
ketakutan (Islamofobia) dan diskriminasi terhadap komunitas

Muslim, terutama di negara-negara non-Muslim. Diskursus

7 Muhammad Hifdil Islam, “Islam and Civilization (Analysis Study on The History of
Civilization in Islam),” Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (March 30, 2019): 22-
39, https:/ /doi.org/10.35309/ alinsyiroh.v5i1.150.

152 | Jejak Agung Peradaban Islam



semacam ini tidak hanya menciptakan jarak sosial, tetapi juga
menghambat kontribusi Muslim dalam ranah publik. Dalam
menghadapi tantangan tersebut, diperlukan strategi
komunikasi yang inklusif, peningkatan literasi media, serta
keterlibatan aktif umat Islam dalam memproduksi narasi
tandingan yang positif dan faktual.

b. Konflik Identitas dan Generasi Muda Muslim

Proses globalisasi memunculkan tantangan identitas di

kalangan generasi muda Muslim, terutama di wilayah urban
dan diaspora. Ketegangan antara nilai-nilai lokal dan
tuntutan budaya global menciptakan dilema moral dan
keagamaan. Sebagian mengalami keterasingan dari akar
tradisi keislaman, sementara sebagian lainnya terjebak dalam
eksklusivisme yang menolak perubahan. Tantangan ini
menuntut pendekatan pendidikan Islam yang menyeluruh,
yang tidak hanya menekankan dogma, tetapi juga
mengajarkan keterampilan berpikir kritis, integritas spiritual,
dan etika sosial dalam konteks global.

c. Potensi Dakwah Digital dan Kolaborasi Global

Di balik tantangan yang ada, globalisasi menyediakan

kanal-kanal baru untuk menyebarkan nilai-nilai Islam secara
luas. Melalui dakwah digital, pengajaran daring, dan media
sosial, pesan Islam dapat disampaikan secara kreatif dan
menjangkau audiens lintas negara. Kolaborasi global
antarlembaga Islam, baik dalam bentuk konferensi, platform
edukatif, maupun solidaritas kemanusiaan, memperkuat
jaringan umat Islam dalam menanggapi isu-isu global seperti
lingkungan, hak asasi manusia, dan keadilan ekonomi.
Potensi ini dapat dioptimalkan jika disertai dengan
pemahaman lintas budaya dan kemampuan komunikasi
global yang efektif.

d. Urgensi Membangun Identitas Islam yang Inklusif dan
Kontributif

153 | Jejak Agung Peradaban Islam



Pada bagian dunia yang semakin plural dan kompleks,
umat Islam dituntut untuk memperkuat identitas
keagamaannya secara terbuka dan dialogis. Identitas Islam
tidak lagi cukup didefinisikan dalam batas eksklusif
simbolik, tetapi perlu diperluas ke dalam bentuk kontribusi
nyata bagi kemanusiaan. Pendidikan multikultural,
partisipasi dalam masyarakat sipil, serta keaktifan dalam
forum-forum perdamaian global menjadi wujud dari
identitas Islam yang dinamis.8® Melalui pendekatan ini, Islam
tidak hanya dipandang sebagai warisan masa lalu, tetapi
sebagai inspirasi etis yang relevan dan solutif bagi masa
depan global.

B. Islam dan Isu-Isu Global (HAM, Lingkungan, Gender)

Di tengah dinamika peradaban kontemporer, isu-isu global
seperti hak asasi manusia, krisis lingkungan hidup, dan kesetaraan
gender menjadi sorotan utama yang membutuhkan respon aktif dari
seluruh umat beragama, termasuk umat Islam. Ajaran Islam pada
dasarnya mengandung nilai-nilai universal yang mendukung
penghormatan terhadap martabat manusia, pelestarian alam, dan
keadilan dalam hubungan sosial. Tantangan muncul ketika terjadi
ketegangan antara penafsiran tradisional dan tuntutan zaman
modern. Pendekatan kontekstual dan inklusif menjadi sangat
penting dalam menegaskan posisi Islam sebagai agama yang relevan
dan solutif dalam merespons isu-isu global tersebut.

1. Islam dan Hak Asasi Manusia (HAM)

Konsep HAM dalam Islam berpijak pada prinsip keadilan (al-
‘adl), kesetaraan (al-musawah), dan kemuliaan manusia (karamat al-
insan) sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an (QS. Al-Isra: 70).
Ajaran Islam menjunjung tinggi hak atas kehidupan, kebebasan
beragama, perlindungan terhadap harta dan kehormatan, serta
larangan atas penindasan dan diskriminasi.

80 Cemil Aydin, The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History (Harvard
University Press, 2017).

154 | Jejak Agung Peradaban Islam



Meskipun prinsip-prinsip tersebut telah terpatri dalam
syariat, terdapat kebutuhan untuk memperkuat pemahaman umat
terhadap nilai-nilai ini dalam konteks modern, terutama berkaitan
dengan hak minoritas, kebebasan berpendapat, dan perlindungan
hukum yang adil. Beberapa negara Muslim telah mengadopsi
pendekatan progresif dalam sistem hukumnya untuk menyesuaikan
dengan norma internasional HAM, namun masih terdapat tantangan
dalam implementasi yang menyeluruh.

2. Islam dan Isu Lingkungan Hidup

Prinsip Islam mengajarkan manusia sebagai khalifah
(khalifah) di bumi yang bertanggung jawab atas kelestarian alam.
Dalam Al-Qur’an, banyak ayat menekankan pentingnya menjaga
keseimbangan (mizan) dan tidak berbuat kerusakan (fasad) di muka
bumi. Konsep tersebut selaras dengan agenda global mengenai
keberlanjutan lingkungan dan keadilan ekologis.

Di berbagai negara Muslim, muncul gerakan-gerakan
lingkungan berbasis keagamaan, seperti inisiatif masjid hijau, fatwa
tentang pelestarian alam, dan pendidikan ekoteologi Islam. Namun,
untuk menjawab tantangan krisis iklim secara lebih luas, diperlukan
integrasi nilai-nilai Islam dalam kebijakan publik, sistem
pendidikan, dan perilaku konsumsi umat, agar kesadaran ekologis
tidak berhenti pada tataran moral, tetapi menjadi gerakan praksis
yang kolektif dan strategis.

3. Islam dan Kesetaraan Gender

Ajaran Islam sejak awal telah mengangkat posisi perempuan
dengan memberikan hak atas pendidikan, kepemilikan, partisipasi
sosial, dan penghormatan dalam keluarga. Tokoh-tokoh perempuan
dalam sejarah Islam seperti Khadijah binti Khuwailid, Aisyah binti
Abu Bakar, dan Fatimah Az-Zahra menunjukkan bahwa Islam
menghargai kontribusi perempuan dalam semua lini kehidupan.81

81 Norani Othman, “Muslim Women and the Challenge of Islamic
Fundamentalism/Extremism: An Overview of Southeast Asian Muslim Women'’s

155 | Jejak Agung Peradaban Islam



Namun, dalam praktik sosial di berbagai wilayah, masih
terjadi ketimpangan akses dan perlakuan terhadap perempuan yang
sering kali dibenarkan atas nama agama. Untuk menjawab hal ini,
dibutuhkan pendekatan tafsir yang kontekstual, pembaruan fikih
gender, serta penguatan peran perempuan dalam pendidikan,
kepemimpinan, dan pengambilan keputusan. Islam harus dipahami
sebagai agama yang mengedepankan keadilan (‘adl) dan kasih
sayang (rahmah), yang memberi ruang penuh bagi perempuan
untuk berkembang secara bermartabat dan setara.

C. Peran Muslim dalam Dialog Antarperadaban

Menghadapi era globalisasi yang ditandai dengan semakin
intensifnya interaksi lintas budaya dan keyakinan, dialog antar
peradaban menjadi kebutuhan strategis untuk menciptakan
perdamaian dan saling pengertian. Islam, sebagai agama yang
membawa pesan rahmatan lil-'alamin (rahmat bagi semesta alam),
memiliki landasan teologis dan historis yang kuat dalam
membangun komunikasi yang inklusif dan konstruktif dengan
komunitas non-Muslim. Al-Qur'an memerintahkan umat Islam
untuk berdakwah dan berdialog dengan cara yang santun dan
argumentatif:

(ot il gl Al e 3l Akl 5 e ) 19
Chigall alel 3 5 4l e Jim By ale 36 G5 ) Gl
Artinya: "Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah

dan pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang
baik." (Q.R An-Nahl : 125)

Tentunya ayat di atas tidak hanya menjadi pedoman dalam
berdakwah, namun juga menjadi prinsip dasar dalam membangun
komunikasi antar umat beragama dan lintas agama. Dakwah tidak
bersifat memaksa, tetapi mengandalkan hikmah, mauizhah hasanah
(nasihat yang baik), dan jadal (dialog) yang dilakukan secara elegan

Struggle for Human Rights and Gender Equality,” Women’s Studies International Forum
29, no. 4 (July 2006): 339-53, https:/ / doi.org/10.1016/j.wsif.2006.05.008.

156 | Jejak Agung Peradaban Islam



dan penuh hormat. Pendekatan semacam inilah yang relevan dalam
konteks masyarakat global yang majemuk, di mana keragaman
identitas dan keyakinan merupakan realitas yang tak terbantahkan.

&’jbwﬂu}@\jﬁaw;&d& La\u.ul_d\l.@_\l_a
)m@l’cﬂ\u\es.m\&ﬂ\me&«)ﬁu\ \Ja (%
Artinya: Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan
kamu dari seorang laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami
menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar
kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di antara
kamu di sisi Allah adalah orang vyang paling bertakwa.
Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Mahateliti.(Q.R Al-
Hujurat : 13)

Pada ayat di atas ditegaskan bahwa kemajemukan merupakan
sunnatullah yang harus dikelola dengan bijaksana, bukan
dihapuskan. Prinsip li ta'arafu (agar kamu saling mengenal)
menekankan pentingnya membangun hubungan antar bangsa dan
budaya atas dasar penghormatan, bukan permusuhan. Dengan
demikian, Al-Qur'an tidak hanya mengakui adanya perbedaan,
tetapi juga mengarahkan perbedaan tersebut menjadi peluang untuk
membangun perdamaian, dialog, dan kerja sama lintas peradaban.
Dalam kerangka pemikiran semacam ini, umat Islam didorong
untuk menjadi pelopor dalam menjembatani dialog global yang
beretika dan bermartabat. Berikut ini adalah bagaian dari bentuk
peran muslim dalam dialog antarperadaban diantaranya:

1. Aktivisme Intelektual dan Akademik

Kalangan intelektual Muslim berperan signifikan dalam
membentuk diskursus peradaban global melalui keterlibatan dalam
forum ilmiah internasional, simposium akademik, serta penerbitan
karya ilmiah yang membahas persoalan etika, politik global, dan
masa depan kemanusiaan. Sejumlah universitas Islam terkemuka,
seperti Universitas Al-Azhar di Kairo dan Universitas Islam
Internasional Malaysia, menjalin kemitraan strategis dengan institusi
pendidikan  tinggi dari berbagai belahan dunia untuk

157 | Jejak Agung Peradaban Islam



mengembangkan kurikulum yang inklusif dan mendukung toleransi
lintas budaya. Partisipasi aktif dalam arena keilmuan tersebut
mencerminkan komitmen umat Islam terhadap upaya membangun
dunia yang adil dan beradab melalui pendekatan ilmu pengetahuan
dan pemikiran kritis.
2. Partisipasi dalam Forum Lintas Iman (Interfaith Dialogue)

Forum lintas iman menjadi ruang penting dalam memperkuat
komunikasi antarumat beragama, mengikis prasangka, dan
membina koeksistensi damai. Sejumlah organisasi Islam
internasional, termasuk Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, dan
Liga Dunia Islam, secara konsisten berperan dalam kegiatan dialog
antaragama bersama pemuka agama Kristen, Yahudi, Hindu, dan
Buddha. Tujuan utama dari keterlibatan dalam forum semacam ini
adalah membangun kerja sama dalam isu-isu kemanusiaan universal
seperti perdamaian, penanggulangan kemiskinan, serta tanggap
bencana. Dengan prinsip saling menghormati dan keterbukaan,
forum ini menjadi wadah strategis dalam memperkuat relasi
antarperadaban secara damai dan konstruktif.
3. Keterlibatan dalam Diplomasi Budaya dan Perdamaian

Tokoh Muslim dari berbagai bidang kehidupan, mulai dari
politikus, budayawan, hingga aktivis kemanusiaan, memanfaatkan
jalur diplomasi budaya sebagai instrumen untuk memperkenalkan
wajah Islam yang moderat dan inklusif. Keterlibatan dalam ajang
seperti World Peace Forum dan Religion of Peace Initiative menunjukkan
upaya konkret komunitas Muslim dalam membangun jembatan
antara dunia Islam dan masyarakat global. Diplomasi berbasis
budaya tersebut mengedepankan nilai-nilai etika, seni, serta
komunikasi lintas budaya sebagai alternatif dari pendekatan
kekuasaan konvensional. Sehingga, Islam memperlihatkan potensi
besar sebagai agen perdamaian dunia melalui kekuatan narasi, nilai,
dan estetika.
4. Produksi Budaya Populer yang Menjembatani Nilai-nilai

158 | Jejak Agung Peradaban Islam



Ekspresi budaya populer melalui film, musik, seni visual, dan
media digital dimanfaatkan sebagai media untuk menyampaikan
nilai-nilai keislaman yang bersifat universal, seperti keadilan, kasih
sayang, dan solidaritas. Sejumlah kreator Muslim menghasilkan
karya sinema, dokumenter, dan konten media sosial yang memuat
perspektif Islam terhadap isu-isu kemanusiaan, seperti pengungsi,
keadilan sosial, dan lingkungan hidup. Representasi nilai-nilai
tersebut tidak hanya menjangkau masyarakat Muslim, tetapi juga
membangun jembatan pemahaman dengan masyarakat global lintas
agama dan budaya.$? Melalui pendekatan ini, komunikasi Islam
tidak terbatas pada teks-teks keagamaan, melainkan hadir dalam
bentuk-bentuk budaya yang lebih cair, komunikatif, dan inklusif.

Peran strategis yang dijalankan oleh komunitas Muslim dalam
berbagai sektor dialog antarperadaban mencerminkan kapasitas
besar umat Islam sebagai agen perdamaian dan pelaku transformasi
peradaban dunia. Keterlibatan dalam aktivitas intelektual, forum
lintas agama, diplomasi budaya, serta produksi karya kreatif
berbasis nilai-nilai Islam menunjukkan bahwa keberadaan umat
Islam tidak sekadar reaktif terhadap isu-isu global, melainkan
proaktif dalam menyuarakan etika kemanusiaan universal. Dialog
antarperadaban bukanlah bentuk kompromi terhadap prinsip
akidah, melainkan merupakan sarana untuk menegaskan ajaran
Islam sebagai agama yang menjunjung tinggi nilai inklusivitas,
keadilan sosial, dan kemampuan menghadirkan solusi konstruktif
terhadap berbagai tantangan global. Melalui pendekatan yang
berakar pada tradisi ilmu, spiritualitas, dan komitmen terhadap
kemaslahatan umat manusia, Islam tampil sebagai kekuatan moral
dan intelektual dalam pembangunan tatanan dunia yang damai dan
berkeadaban.

D. Islam dan Inovasi Budaya di Era Digital

82 Jonas Svensson, “Women’s Human Rights and Islam: A Study of Three Attempts at
Accommodation,” Lund Studies in the History of Religions 12 (2000).

159 | Jejak Agung Peradaban Islam



Tranformasi digital memberikan ruang bagi umat Islam untuk
merekonstruksi ekspresi keagamaan secara kreatif dan relevan
dengan tuntutan zaman. Perkembangan teknologi informasi dan
komunikasi memperluas cara berinteraksi dengan ajaran Islam
melalui media online, aplikasi mobile, dan platform multimedia
yang dapat menjangkau berbagai kalangan secara bersamaan.
Perubahan ini melahirkan bentuk-bentuk baru penyampaian pesan
Islam yang lebih komunikatif, seperti dakwah visual, kajian daring
interaktif, dan penyajian konten edukasi dalam format yang sesuai
dengan karakter generasi digital. Hal demikian mendorong
penguatan identitas keagamaan yang adaptif, tanpa meninggalkan
fondasi ajaran yang otentik.

Kreativitas umat dalam memanfaatkan teknologi tidak hanya
memperkuat penyebaran nilai-nilai Islam, tetapi juga menghadirkan
wajah kebudayaan Islam yang inklusif dan berkemajuan. Konten-
konten keislaman yang disampaikan melalui media digital menjadi
instrumen strategis dalam memperluas literasi keagamaan,
menumbuhkan kesadaran spiritual, dan memperkuat solidaritas
umat lintas wilayah. Teknologi bukan sekadar alat, melainkan
bagian dari ekosistem budaya yang dapat dikembangkan dengan
etika dan estetika Islam. Budaya Islam di era digital direvitalisasi
melalui inovasi-inovasi yang menghargai nilai-nilai tradisional,
namun tetap terbuka terhadap perubahan. Adapun bentuk-bentuk
inovasi budaya islam di era digital sebagai berikut:

1. Seni Digital Bernuansa Keislaman

Penggunaan teknologi dalam bidang seni menghadirkan
karya-karya digital yang menggambarkan nilai-nilai Islam dengan
pendekatan visual yang segar dan komunikatif. Kaligrafi tidak lagi
terbatas pada media kanvas atau dinding masjid, tetapi berkembang
melalui ilustrasi digital yang menghiasi ruang maya dengan ayat-
ayat suci dan kata-kata hikmah. Selain itu, animasi bertema sejarah
Nabi dan kisah para sahabat diproduksi dengan kualitas tinggi dan
ditayangkan melalui berbagai platform digital. Karya-karya visual

160 | Jejak Agung Peradaban Islam



tersebut berperan sebagai sarana dakwah yang menyesuaikan selera
estetika generasi masa kini, tanpa menghilangkan kedalaman pesan
spiritual yang disampaikan.
2. Virtual Reality dan Augmented Reality dalam Edukasi Islam

Pemanfaatan realitas virtual dan augmentasi digital
memberikan lompatan signifikan dalam metode pembelajaran Islam.
Simulasi pelaksanaan ibadah haji memungkinkan peserta didik
memahami rukun-rukunnya secara langsung, meskipun berada jauh
dari Tanah Suci. Pengalaman berinteraksi dengan rekonstruksi kota-
kota Islam klasik, seperti Baghdad pada masa Abbasiyah atau
Andalusia pada puncak kejayaannya, membuat materi sejarah
menjadi lebih kontekstual dan membekas. Teknologi tersebut
mendekatkan ajaran Islam kepada peserta didik dengan cara yang
relevan dan interaktif, sehingga meningkatkan minat dan
pemahaman terhadap warisan peradaban Islam.
3. Perkembangan Arsitektur Islam Berbasis Teknologi Cerdas

Penerapan konsep bangunan cerdas pada masjid kontemporer
menjadi wujud nyata dari integrasi nilai-nilai spiritual dengan
kecanggihan teknologi. Penerangan otomatis yang disesuaikan
dengan waktu salat, pengatur suhu yang ramah lingkungan, serta
layanan informasi digital yang memudahkan jamaah dalam
mengakses jadwal kegiatan keagamaan merupakan bagian dari
pembaruan arsitektur Islam modern. Perkembangan ini menekankan
pentingnya kenyamanan beribadah sekaligus menjaga -efisiensi
energi dan teknologi ramah lingkungan. Arsitektur masjid tidak
hanya difokuskan pada kemegahan fisik, tetapi juga memperhatikan
fungsionalitas dan keberlanjutan.
4. Festival Budaya Islam Online

Penyelenggaraan festival Islami secara daring membuka akses
partisipasi yang lebih luas bagi masyarakat global, terutama generasi
muda. Kegiatan seperti lomba dakwah digital, pembacaan ayat suci
Al-Qur'an secara virtual, pertunjukan seni Islami, serta pameran
kaligrafi digital, mampu menjangkau audiens dari berbagai wilayah

161 | Jejak Agung Peradaban Islam



tanpa hambatan geografis. Platform daring berfungsi sebagai
medium ekspresi budaya yang menghidupkan kembali semangat
kreativitas dalam bingkai nilai-nilai Islam.8? Festival daring tentunya
turut menjadi ruang aktualisasi generasi Muslim kontemporer
dalam melestarikan sekaligus menginovasi warisan budaya Islam
secara partisipatif.

Perkembangan digitalisasi telah membuka ruang baru bagi
kebudayaan Islam untuk berkembang secara dinamis dan
kontekstual. Melalui kemajuan teknologi informasi, umat Islam
dapat mengakses pengetahuan Islam, berdakwah, dan
mengekspresikan nilai-nilai spiritual dalam bentuk yang lebih
kreatif dan relevan. Inovasi seperti seni digital Islam, penggunaan
virtual reality dalam pendidikan agama, penerapan teknologi pintar
dalam arsitektur masjid, dan penyelenggaraan festival budaya Islam
berbasis daring mencerminkan kemampuan umat Islam dalam
memadukan tradisi dan modernitas.

E. Masa Depan Kebudayaan Islam

Masa depan kebudayaan Islam sangat bergantung pada
sejauh mana umat Islam mampu merawat akar tradisi yang telah
menjadi fondasi peradaban, tanpa menutup diri terhadap kemajuan
dan tantangan zaman. Dalam lanskap dunia yang terus berubah
akibat pengaruh globalisasi, digitalisasi, dan dinamika sosial-politik,
keberadaan budaya Islam perlu diarahkan untuk menjadi sumber
inspirasi moral dan spiritual yang membumi. Ketahanan budaya
bukan sekadar mempertahankan bentuk luar dari tradisi, melainkan
memastikan nilai-nilai utama seperti keadilan, kemanusiaan, dan
kesederhanaan tetap menjadi panduan dalam berkehidupan dan
berkebudayaan.

Transformasi budaya Islam ke depan menuntut pendekatan
kreatif dan berorientasi masa depan. Tradisi lokal yang berakar pada
nilai-nilai Islam perlu dikembangkan melalui pendekatan edukatif

83 Karim Tartoussieh, “Virtual Citizenship: Islam, Culture, and Politics in the Digital
Age,” International Journal of Cultural Policy 17, no. 2 (2011): 198-208.

162 | Jejak Agung Peradaban Islam



dan inovatif agar tetap relevan dengan kebutuhan generasi baru.
Lembaga pendidikan, komunitas pesantren, pusat kajian Islam,
hingga media digital mesti dijadikan sebagai ruang strategis untuk
membentuk generasi Muslim yang kritis, produktif, dan memiliki
kepekaan budaya. Ketika kebudayaan Islam mampu hadir dalam
bentuk yang cerdas dan kontekstual, perannya dalam membentuk
masyarakat madani yang adil dan beradab akan semakin signifikan.

Gagasan tentang masa depan kebudayaan Islam bukan hanya
berkisar pada pelestarian simbol, tetapi menyentuh aspek yang lebih
substansial: membentuk peradaban yang menjunjung tinggi nilai-
nilai keislaman dalam konteks multikultural dan lintas bangsa. Kerja
sama antarnegara Muslim dalam isu-isu global seperti keadilan
sosial, pendidikan, lingkungan, dan kemanusiaan menjadi sangat
relevan sebagai bentuk konkret dari semangat ukhuwah dan etika
profetik 8 Dengan demikian, kebudayaan Islam akan terus tumbuh
sebagai kekuatan spiritual dan kultural yang tidak terjebak pada
romantisme masa lalu, tetapi mampu menjawab tantangan zaman
dan menyumbangkan nilai-nilai luhur bagi peradaban dunia.

Beberapa arah penting dalam menatap masa depan
kebudayaan Islam dapat dirumuskan sebagai berikut:
1. Revitalisasi Tradisi dan Kearifan Lokal

Pelestarian budaya Islam tidak dapat dilepaskan dari
kekayaan tradisi dan kearifan lokal yang selama berabad-abad telah
menjadi bagian integral dalam kehidupan masyarakat Muslim.
Pesantren, masjid tradisional, kaligrafi, seni ukir, serta pertunjukan
bernuansa Islami seperti wayang dakwah dan tembang sufistik
merupakan ekspresi budaya yang bukan hanya artistik, melainkan
sarat nilai-nilai edukatif dan spiritual. Dalam konteks modern,
revitalisasi tradisi ini tidak boleh berhenti pada aspek seremonial
semata. Tradisi harus dijadikan sebagai sumber inspirasi intelektual

8¢ Amat Suroso et al., “Challenges and Opportunities towards Islamic Cultured
Generation: Socio-Cultural Analysis,” Linguistics and Culture Review 5, no. 1 (2021):
180-94.

163 | Jejak Agung Peradaban Islam



dan transformasi sosial yang berkelanjutan. Penguatan narasi lokal
yang Islami menjadi kunci untuk membentengi umat dari ancaman
krisis identitas dan gempuran budaya global yang homogen.
2. Penguatan Pendidikan Islam yang Inklusif dan Visioner

Masa depan kebudayaan Islam sangat bergantung pada
sistem pendidikan yang mampu menjembatani nilai-nilai wahyu
dengan dinamika zaman. Pendidikan Islam tidak hanya dituntut
untuk melahirkan generasi yang taat secara spiritual, tetapi juga
cerdas dalam menghadapi kompleksitas realitas global. Konsep ulul
albab, yakni pribadi yang memadukan keimanan dengan keluasan
ilmu dan ketajaman berpikir, menjadi paradigma penting dalam
pembangunan kurikulum yang responsif dan berorientasi masa
depan. Integrasi antara ilmu agama, sains, teknologi, literasi digital,
dan kesadaran ekologis harus menjadi fondasi dalam mencetak
generasi pemimpin Muslim yang inklusif, kreatif, serta memiliki visi
peradaban yang progresif.
3. Pengembangan Media dan Industri Kreatif Islami

Industri kreatif menjadi salah satu wahana strategis dalam
penyebaran nilai-nilai Islam kepada generasi muda yang akrab
dengan narasi visual, audio, dan budaya populer. Pengembangan
media Islam berbasis digital yang berkualitas tinggi perlu terus
didorong agar mampu bersaing di tengah dominasi budaya global
yang cenderung permisif dan dangkal. Konten-konten Islami seperti
film inspiratif, animasi edukatif, podcast keislaman, hingga seni
visual kontemporer dapat menjadi instrumen dakwah yang efektif
serta mampu membangun citra Islam yang ramah, estetis, dan
membumi. Strategi semacam ini tidak hanya memperluas jangkauan
dakwah, tetapi juga menjadikan Islam sebagai sumber inovasi
budaya yang relevan dan membebaskan.
4. Kolaborasi Internasional dalam Isu Kemanusiaan

Kebudayaan Islam memiliki tanggung jawab moral untuk
hadir di tengah permasalahan global seperti ketimpangan sosial,
krisis kemanusiaan, pelanggaran hak asasi manusia, dan kerusakan

164 | Jejak Agung Peradaban Islam



lingkungan. Dalam rangka menjawab tantangan tersebut,
diperlukan kolaborasi antarnegara Muslim serta kemitraan lintas
budaya dan agama. Peran strategis lembaga-lembaga Islam dalam
forum internasional, misi kemanusiaan lintas negara, dan dialog
peradaban menjadi sangat penting untuk menegaskan bahwa Islam
bukan hanya agama yang spiritual, tetapi juga solutif dan
konstruktif. Dengan mengusung nilai-nilai keadilan, kasih sayang,
dan keberlanjutan, budaya Islam dapat tampil sebagai kekuatan etis
yang memberi arah bagi peradaban dunia yang lebih adil dan
beradab.

Hari esok budaya Islam ditentukan oleh kemampuan umat
Islam untuk menjaga kesinambungan antara nilai-nilai tradisional
dan tuntutan modernitas. Ketahanan budaya Islam tidak hanya
bergantung pada pelestarian simbolik, tetapi juga pada revitalisasi
makna dan fungsi budaya dalam kehidupan sosial, pendidikan,
teknologi, dan diplomasi global. Lewat penguatan pendidikan
inklusif, pengembangan media yang bernafaskan spiritualitas, serta
membangun kolaborasi lintas bangsa untuk memperjuangkan
keadilan dan kemanusiaan, kebudayaan Islam berpeluang besar
untuk menjadi kekuatan moral yang membentuk arah baru
peradaban global, yaitu peradaban yang berlandaskan nilai-nilai
universal, etika, dan kasih sayang.

165 | Jejak Agung Peradaban Islam



DAFTAR PUSTAKA

Athamina, Khalil. “The Tribal Kings in Pre-Islamic Arabia.” Al-
Qantara 19, no. 1 (June 30, 1998): 19.
https:/ /doi.org/10.3989/alqantara.1998.v19.i1.484.

Abu-Odeh, Lama. “The Politics of (Mis) Recognition: Islamic Law
Pedagogy in American Academia.” The American Journal of
Comparative Law 52, no. 4 (2004): 789-824.

Abuov, Amrekul, Bakhytzhan Orazaliyev, and Aktoty Raimkulova.
“THE ISLAMIC WORLD IN THE CONTEXT OF
MODERNIZATION IN THE ERA OF GLOBALIZATION:
DYNAMICS AND PROSPECTS.” «Becmuux HAH PK», no. 5
(2020): 275-80.

Adeboye, Godwin O., and Prof Maniraj Sukdaven. “Theological
Progression in Muhammad’s Preachings in Mecca and
Medina.” Pharos Journal of Theology, no. 105(5) (September
2024). https:/ /doi.org/10.46222 / pharosjot.105.521.

Akhavi, Shahrough. “Islam and the West in World History.” Third
World Quarterly 24, no. 3 (2003): 545-62.

Al-Bar, Mohammed Ali, Hassan Chamsi-Pasha, Mohammed Ali Al-
Bar, and Hassan Chamsi-Pasha. “The Sources of Common
Principles of Morality and Ethics in Islam.” Contemporary
Bioethics: Islamic Perspective, 2015, 19-48.

Alifia, Putri Ismukhanah Ayu, and Nayli Fakhriah. “Optimalization
of Green Sukuk as an Effort to Develop Sustainable
Development (SDGs) in Review of Maqashid Sharia.” Majapahit
Journal of Islamic Finance and Management 4, no. 1 (2024): 69-88.

Almarai, Akeel, and Alessandra Persichetti. “From Power to
Pleasure: Homosexuality in the Arab-Muslim World from
Lakhi’a to Al-Mukhannathun.” Religions 14, no. 2 (January 30,
2023): 186. https:/ /doi.org/10.3390/rel14020186.

Aydin, Cemil. The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual
History. Harvard University Press, 2017.

166 |Page



Ayyad, Essam. “Re-Evaluating Early Memorization of the Qur’an in
Medieval Muslim Cultures.” Religions 13, no. 2 (February 17,
2022): 179. https:/ / doi.org/10.3390/1el13020179.

Baron, Eugene, and Moses S. Maponya. “The Recovery of the
Prophetic Voice of the Church: The Adoption of a ‘Missional
Church’ Imagination.” Verbum et Ecclesia 41, no. 1 (July 27,
2020). https:/ /doi.org/10.4102/ve.v41i1.2077.

Bentlage, Bjorn, Marion Eggert, Hans Martin Kramer, and Stefan
Reichmuth. Religious Dynamics under the Impact of Imperialism
and Colonialism: A Sourcebook. Vol. 154. Brill, 2016.

Biln, John. “On The Fabrication of Cultural Memory: History Theme
Malls in Dubai.” Journal of Islamic Architecture 4, no. 1 (June 21,
2016): 27. https:/ /doi.org/10.18860/jia.v4i1.3111.

Boivin, Nicole, and Dorian Q. Fuller. “Shell Middens, Ships and
Seeds: Exploring Coastal Subsistence, Maritime Trade and the
Dispersal of Domesticates in and Around the Ancient Arabian
Peninsula.” Journal of World Prehistory 22, no. 2 (June 9, 2009):
113-80. https:/ /doi.org/10.1007 /s10963-009-9018-2.

Botz-Bornstein, Thorsten. “What Is the Difference between Culture
and Civilization?: Two Hundred Fifty Years of Confusion.”
Comparative Civilizations Review 66, no. 66 (2012): 4.

Bratton, M. “Briefing: Islam, Democracy and Public Opinion in
Africa.” African Affairs 102, no. 408 (July 1, 2003): 493-501.
https://doi.org/10.1093/afraf /adg049.

Burgess, Cathie. “Beyond Cultural Competence: Transforming
Teacher  Professional  Learning  through  Aboriginal
Community-Controlled Cultural Immersion.” Critical Studies in
Education 60, mno. 4 (October 2, 2019): 477-95.
https://doi.org/10.1080/17508487.2017.1306576.

Burhanudin, Jajat. “Converting Belief, Connecting People: The
Kingdoms and the Dynamics of Islamization in Pre-Colonial
Archipelago.” Studia Islamika 25, no. 2 (2018): 247-78.

Bursi, Adam. “You Were Not Commanded to Stroke It, but to Pray

167 | Jejak Agung Peradaban Islam



Nearby It': Debating Touch within Early Islamic Pilgrimage.”
The Senses and Society 17, no. 1 (January 2, 2022): 8-21.
https:/ /doi.org/10.1080/17458927.2021.2020604.

Coulson, Noel James. “Doctrine and Practice in Islamic Law: One
Aspect of the Problem.” Bulletin of the School of Oriental and
African Studies 18, no. 2 (1956): 211-26.

Daniah, 1zza Annafisatud. Handbook of Islamic Sects and Movements.
Islamic Studies Review. Vol. 1, 2022.
https:/ /doi.org/10.56529/isr.v1i2.87.

Din, Salah Ud, Sharifah Hayaati Syed Ismail, and Raja Hisyamudin
Raja Sulong. “Combating Corruption Based on Al-Siyasah Al-
Syar’iyyah Perspective: A Literature Review.” International
Journal of Ethics and Systems 40, no. 4 (2024): 776-807.

Donner, Fred M. “Muhammad Und Die Frithe Islamische
Gemeinschaft Aus Historischer Sicht.” Asiatische Studien -
Etudes Asiatiques 68, no. 2 (July 1, 2014): 439-51.
https:/ /doi.org/10.1515/ asia-2014-0028.

EKiZ, Necmettin Salih. “What Do Orientalist Qur’anic Studies Mean
For a Muslim?” Tefsir Aragtirmalart Dergisi 7, no. Ozel Say1
(September 30, 2023): 30-51.
https://doi.org/10.31121 /tader.1316371.

ERBUDAK, Mehmet. “Cultural Interactions of Medieval Societies
Hidden in The Symmetry of Ornaments.” Journal of Mosaic
Research, no. 16  (November 3, 2023).  145-56.
https://doi.org/10.26658 /jmr.1376768.

Farina, Aisya. “Refleksi Sejarah Perkembangan Kebijakan Publik
Dan Ekonomi Politik Islam Pada Masa Khulafa’al-Rasyidin.”
ILTIZAMAT: Journal of Economic Sharia Law and Business Studies
1, no. 2 (2022): 91-103.

Fisher, Greg. “Kingdoms or Dynasties? Arabs, History, and Identity
before Islam.” Journal of Late Antiquity 4, no. 2 (September 2011):
245-67. https:/ /doi.org/10.1353/jla.2011.0024.

Foss, Clive. “From Byzantium to Islam in Palestine: The Limits of

168 | Jejak Agung Peradaban Islam



Archaeology - GIDEON AVNI , THE BYZANTINE-ISLAMIC
TRANSITION IN PALESTINE: AN ARCHAEOLOGICAL
APPROACH (Oxford Studies in Byzantium; Oxford University
Press 2013). Pp. Xvi + 424, Figs. 63. ISBN 978-0-19-9.” Journal of
Roman  Archaeology 27 (November 27, 2014): 967-70.
https://doi.org/10.1017/51047759414002311.

Friedmann, Yohanan. Tolerance and Coercion in Islam: Interfaith
Relations in the Muslim Tradition. Cambridge University Press,
2003.

Gagan Deep. “Digital Transformation’s Impact on Organizational
Culture.” International Journal of Science and Research Archive 10,
no. 2 (November 30, 2023): 396-401.
https:/ /doi.org/10.30574/ijsra.2023.10.2.0977.

Gomez-Aranda, Mariano. “The Contribution of the Jews of Spain to
the Transmission of Science in the Middle Ages.” European
Review 16, mno. 2 (May 1,  2008):  169-81.
https:/ /doi.org/10.1017/51062798708000161.

Goodwin, Jack, and Lawrence ]. Paszek. “United States Air Force
History: A Guide to Documentary Sources.” Technology and
Culture 15, no. 4 (October 1974): 675.
https://doi.org/10.2307/3102271.

Groucutt, Huw S., and Michael D. Petraglia. “The Prehistory of the
Arabian Peninsula: Deserts, Dispersals, and Demography.”
Evolutionary Anthropology: Issues, News, and Reviews 21, no. 3
(May 20, 2012): 113-25. https:/ /doi.org/10.1002/evan.21308.

Hadiz, Vedi R. “A New Islamic Populism and the Contradictions of
Development.” Journal of Contemporary Asia 44, no. 1 (2014):
125-43.

Hallag, Wael B. A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to
Sunni Usul Al-Figh. Cambridge University Press, 1997.

Haryanto, Sri. “Pendekatan Historis Dalam Studi Islam.” Manarul
Qur’an: Jurnal llmiah Studi Islam 17, no. 1 (2017): 127-35.

Heintze, Beatrix. “The Extraordinary Journey of the Jaga Through

169 | Jejak Agung Peradaban Islam



the Centuries: Critical Approaches to Precolonial Angolan
Historical Sources.” History in Africa 34 (May 9, 2007): 67-101.
https:/ /doi.org/10.1353 /hia.2007.0005.

Hodgson, Marshall G. S. “The Role of Islam in World History.”
International Journal of Middle East Studies 1, no. 2 (April 29,
1970): 99-123. https:/ /doi.org/10.1017/50020743800023990.

Hussain, Hafiz Amjad, and Hafiz Masood Qasim. “Contribution of
Islamic Civilization to the Scientific Enterprise of the Modern
World.” Journal of Religious and Social Studies 4, no. 1 Jan-Jun
(June 21, 2024): 1-15. https:/ /doi.org/10.53583 /jrss07.01.2024.

Islam, Muhammad Hifdil. “Islam and Civilization (Analysis Study
on The History of Civilization in Islam).” Al-Insyiroh: Jurnal
Studi  Keislaman 5, no. 1 (March 30, 2019): 22-39.
https:/ /doi.org/10.35309/alinsyiroh.v5i1.150.

Ismail, Maulana, Miftahul Jannah, Finna Rahmatia, and Herlini
Puspika Sari. “Peran Pendidikan Al-Qur'an Dan Hadis
Terhadap Pembentukan Kebudayaan Islam.” La-Tahzan: Jurnal
Pendidikan Islam 17, no. 1 (2025): 101-15.

Kahane, Reuven. “Religious Diffusion and Modernization: A
Preliminary Reflection on the Spread of Islam in Indonesia and
Its Impact on Social Change.” European Journal of
Sociology/Archives Européennes de Sociologie 21, no. 1 (1980): 116~
38.

— — —. "Religious Diffusion and Modernization: A Preliminary
Reflection on the Spread of Islam in Indonesia and Its Impact
on Social Change.” European Journal of Sociology 21, no. 1 (June
28,1980): 116-38. https:/ /doi.org/10.1017 /S0003975600003544.

Keddie, Nikki R. “The Revolt of Islam, 1700 to 1993: Comparative
Considerations and Relations to Imperialism.” Comparative
Studies in Society and History 36, no. 3 (1994): 463-87.

Kipping, Matthias, R Daniel Wadhwani, and Marcelo Bucheli.
“Analyzing and Interpreting Historical Sources: A Basic
Methodology.” Organizations in Time: History, Theory, Methods,
2014, 305-29.

170 | Jejak Agung Peradaban Islam



Kocka, Jurgen. “Civil Society from a Historical Perspective.”
European Review 12, no. 1 (2004).

Lailatun, Nur, and Kholid Mawardi. “Islamization of The
Archipelago: A Study of The Arrival and Spread of Islam in
Indonesia and Malaysia.” Al-Mungidz: Jurnal Kajian Keislaman
11, no. 1 (2023): 10-30.

Lala, Ismail. “Ibn ‘Arabi and the Spiritual Sirah of Prophet
Muhammad.” Religions 14, no. 6 (June 19, 2023): 804.
https:/ /doi.org/10.3390/1el14060804.

Lottick, Kenneth V. “Some Distinctions between Culture and
Civilization as Displayed in Sociological Literature.” Social
Forces, 1950, 240-50.

Lumbard, Joseph E. B. “Islam, Coloniality, and the Pedagogy of
Cognitive Liberation in Higher Education.” Teaching in Higher
Education, February 24, 2025, 1-11.
https:/ /doi.org/10.1080/13562517.2025.2468974.

Ma’Arif, Syamsul. “Education as a Foundation of Humanity:
Learning from the Pedagogy of Pesantren in Indonesia.” Journal
of Social Studies Education Research 9, no. 2 (2018): 104-23.

Mélikoff, Iréne. “From God of Heaven to King of Men: Popular Islam
among Turkic Tribes from Central Asia to Anatolia.” Religion,
State and Society 24, no. 2-3 (September 1996): 133-38.
https:/ /doi.org/10.1080/09637499608431734.

Mohamed, Yasien. “The Evolution of Early Islamic Ethics.” American
Journal of Islam and Society 18, no. 4 (2001): 89-132.

Motzki, Harald, and Yasin Dutton. “The Origins of Islamic Law: The
Qur’an, the Muwatta” and Madinan "Amal.” Journal of Law and
Religion 15, no. 1/2 (2000y: 369.
https://doi.org/10.2307/1051526.

Mubhajir, Muhajir, Rismawati Rismawati, and Nafilaa Istiqomah.
“Sejarah Pendidikan Islam Pada Masa Rasulullah SAW,
Khulafa Al-Rasyidin, Dan Bani Umayyah.” Maharsi: Jurnal
Pendidikan Sejarah Dan Sosiologi 6, no. 3 (2024): 171-77.

171 | Jejak Agung Peradaban Islam



Mutamakin, Moch. Al-farizi, and Muhamad Nizar Ulil Albab.
“REINTERPRETATION OF THE MEANING OF KHALIFAH
TOWARDS A NEW ISLAMIC CIVILIZATION: A
CONTEXTUAL THEMATIC STUDY OF THE KHILAFAH
VERSE.” Leadership: Jurnal Mahasiswa Manajemen Pendidikan
Islam 6, no. 1 (December 27, 2024): 72-88.
https:/ /doi.org/10.32478 /leadership.v6il.2719.

Nol, Hagit. “Arab Migration During Early Islam: The Seventh to
Eighth Century AD from an Archaeological Perspective.” Open
Archaeology 9,  no. 1 (December 29,  2023).
https:/ /doi.org/10.1515/ opar-2022-0342.

Nurullah, Abu Sadat. “Globalisation as a Challenge to Islamic
Cultural Identity.” International Journal of Interdisciplinary Social
Sciences 3, no. 6 (2008): 45-52.

Oaks Takacs, Axel M. “The Prophet Muhammad between Lived
Religion and Elite Discourse: Rethinking and Decolonizing
Christian Assessments of the Uswa Hasana through
Comparative Theological Aesthetics.” Islam and Christian—
Muslim  Relations 34, no. 3 (July 3, 2023): 245-84.
https:/ /doi.org/10.1080/09596410.2023.2278305.

Obaidi, Milan, Jonas R. Kunst, Nour Kteily, Lotte Thomsen, and
James Sidanius. “Living under Threat: Mutual Threat
Perception Drives Anti-Muslim and Anti-Western Hostility in
the Age of Terrorism.” European Journal of Social Psychology 48,
no. 5 (August 25, 2018): 567-84.
https://doi.org/10.1002/ ejsp.2362.

Othman, Norani. “Muslim Women and the Challenge of Islamic
Fundamentalism/Extremism: An Overview of Southeast Asian
Muslim Women's Struggle for Human Rights and Gender
Equality.” Women’s Studies International Forum 29, no. 4 (July
2006): 339-53. https:/ /doi.org/10.1016/j.wsif.2006.05.008.

Pavlova, Margarita. “Teaching and Learning for Sustainable
Development: ESD Research in Technology Education.”
International Journal of Technology and Design Education 23, no. 3
(August 15, 2013): 733-48. https:/ /doi.org/10.1007 /s10798-012-

172 | Jejak Agung Peradaban Islam



9213-9.

Pribadi, Yanwar. “Religious Networks in Madura: Pesantren,
Nahdlatul Ulama, and Kiai as the Core of Santri Culture.” Al-
Jami’ah: Journal of Islamic Studies 51, no. 1 (June 15, 2013): 1.
https:/ /doi.org/10.14421/ajis.2013.511.1-32.

Prihantoro, Yogi, and Peni Nurdiana Hestiningrum. “SELAYANG
PANDANG PERKEMBANGAN AGAMA-AGAMA DUNIA
DAN SEJARAH PENYEBARANNYA DI NUSANTARA
(OVERVIEW OF THE DEVELOPMENT OF WORLD
RELIGIONS AND THE HISTORY OF THEIR SPREAD IN THE
NUSANTARAOVERVIEW OF THE DEVELOPMENT OF
WORLD RELIGIONS AND THE HISTORY ).” QUAERENS:
Journal of Theology and Christianity Studies 2, no. 2 (December 5,
2020): 165-84. https:/ /doi.org/10.46362/ quaerens.v2i2.28.

Putra, Andi Eka. “Populisme Islam: Tantangan Atau Ancaman Bagi
Indonesia.” Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 15, no. 02
(2019): 218-27.

Renima, Ahmed, Habib Tiliouine, and Richard J. Estes. “The Islamic
Golden Age: A Story of the Triumph of the Islamic
Civilization.” In The State of Social Progress of Islamic Societies,
25-52. Cham: Springer International Publishing, 2016.
https:/ /doi.org/10.1007/978-3-319-24774-8_2.

Rizal, Sofian Syaiful, and Hasan Baharun. “Analysis of Archipelago
Religion and Culture after Islamization in Indonesia.” In
International Conference on Humanity Education and Society
(ICHES), 1:133-46, 2022.

Robinson, Francis. The Cambridge Illustrated History of the Islamic
World. Cambridge University Press, 1996.

ROBINSON, FRANCIS. “Islamic Reform and Modernities in South
Asia.” Modern Asian Studies 42, no. 2-3 (March 1, 2008): 259-81.
https:/ /doi.org/10.1017/50026749X07002922.

Rozali, Ermy Azziaty, and Zamri Ab Rahman. “Kecemerlangan
Futuhat Islamiyyah Era Khulafa” Al-Rashidin.” Journal of Al-
Tamaddun 12, no. 2 (December 30, 2017): 25-40.

173 | Jejak Agung Peradaban Islam



https://doi.org/10.22452 /JAT.vol12no2.3.

Sertkaya, Suleyman. “A Critical and Historical Overview of the Sirah
Genre from the Classical to the Modern Period.” Religions 13,
no. 3 (February 24, 2022): 196.
https:/ /doi.org/10.3390/1el13030196.

Sidiq, Umar. “Prophetic Leadership in the Development of Religious
Culture in Modern Islamic Boarding Schools.” Istawa: Jurnal
Pendidikan Islam 4, no. 1 (2019): 80-97.

Stone, Leonard A. “The Islamic Crescent: Islam, Culture and
Globalization.” Innovation: The European Journal of Social Science
Research 15, no. 2 (June 14, 2002): 121-31.
https://doi.org/10.1080/1351161022000001269.

Sugianto, Sugianto, Abdurohim Abdurohim, and Oriza Aditya.
“Legal Reconstruction and Polygamy Problems in Sharia
Magqashid and Positive Law Perspectives.” Journal of Social
Science 3, no. 5 (2022): 1046-55.

Suroso, Amat, Prasetyono Hendriarto, Galuh Nashrulloh Kartika Mr,
Petrus Jacob Pattiasina, and Aslan Aslan. “Challenges and
Opportunities towards Islamic Cultured Generation: Socio-
Cultural Analysis.” Linguistics and Culture Review 5, no. 1
(2021): 180-94.

Sutiman, Sutiman, Herminarto Sofyan, Zainal Arifin, Muhammad
Nurtanto, and Farid Mutohhari. “Industry and Education
Practitioners’” Perceptions Regarding the Implementation of
Work-Based Learning through Industrial Internship (WBL-II).”
International Journal of Information and Education Technology 12,
no. 10 (2022): 1090-97.

Svensson, Jonas. “Women’s Human Rights and Islam: A Study of
Three Attempts at Accommodation.” Lund Studies in the History
of Religions 12 (2000).

Tartoussieh, Karim. “Virtual Citizenship: Islam, Culture, and Politics
in the Digital Age.” International Journal of Cultural Policy 17, no.
2 (2011): 198-208.

174 | Jejak Agung Peradaban Islam



Tolan, John. “Muhammad: Prophet of Peace amid the Clash of
Empires.” Islam and Christian-Muslim Relations 31, no. 1
(January 2, 2020): 105-6.
https://doi.org/10.1080/09596410.2019.1705573.

Ward, Walter D. “Orientalism and the Study of the Pre-Modern
Middle East.” Athens Journal of Mediterranean Studies 4, no. 1
(December 29, 2017): 7-18. https://doi.org/10.30958 /ajms.4-1-
1.

Weaver, James, Letizia Osti, and Ulrich Rudolph. “Putting the House
of Wisdom in Order: Why the Fourth/Tenth Century?”
Asiatische Studien - Etudes Asiatiques 71, no. 3 (December 20,
2017): 767-70. https:/ /doi.org/10.1515/ asia-2017-0056.

Wright, Catherine, Lacey ]. Ritter, and Caroline Wisse Gonzales.
“Cultivating a Collaborative Culture for Ensuring Sustainable
Development Goals in Higher Education: An Integrative Case
Study.” Sustainability 14, no. 3 (January 24, 2022): 1273.
https:/ /doi.org/10.3390/s5u14031273.

Zainiyati, Husniyatus Salamah. “Curriculum, Islamic Understanding
and Radical Islamic Movements in Indonesia.” Journal of
Indonesian Islam 10, no. 2 (2016): 285-308.

Zumthor, Paul, and Catherine Peebles. “The Medieval Travel
Narrative.” New Literary History 25, no. 4 (1994): 809.
https:/ /doi.org/10.2307 /469375.

175 | Jejak Agung Peradaban Islam



BIOGRAFI PENULIS

Nama Drs. Abd. Rahman. K. M.Pd, tempat
tanggal lahir Bilajeng Pinrang, 31 - 12 - 1962
riwayat pendidikan, Madrasah Ibtidaiyah
DDI Bilajeng tahun 1976, Madrasah
Tsanawiyah DDI Parepare tahun 1979, dan
Madrasah Aliyah negeri 1 Parepare tahun
1982, kemudian S1 Fakultas tarbiyah IAIN
Alauddin di Parepare tahun 1988 dan S2
STAIN PAREPARE tahun 2017, kemudian
riwayat kepegawaian yaitu di angkat jadi
PNS dosen tahun 1991 sampai sekarang dan
riwayat pekerjaan pernah jadi sekertaris
jurusan Tarbiyah STAIN Parepare tahun
2004 sampai 2006, kemudian ditunjuk
sebagai wakil ketua dua STAIN Parepare
tahun 2006 sampai 2010, dan anggota senat
STAIN Parepare tahun 2010 sampai 2014,
disamping itu sebagai tenaga pendidik/
dosen mengampu dan mengajar beberapa
mata kuliah disamping menguji skripsi
mahasiswa.

Luthfiyah Mahrusah lahir di Enrekang, 20
Juni 2005. Ia merupakan putri pertama dari
dua bersaudara pasangan Amirullah dan
Hasmi. Masa kecil dan remajanya ditempuh
di Kabupaten Enrekang, Sulawesi Selatan. Ia
memulai pendidikan di SDN 114 Balombong,
melanjutkan ke SMPN 2 Anggeraja,
kemudian ke MAN Enrekang, dan saat ini
menempuh Program Studi Pendidikan
Agama Islam, di IAIN Parepare.

Sejak duduk di bangku kuliah, dirinya aktif
mengembangkan minat di bidang literasi
dan organisasi. la pernah menjabat sebagai

176 |Page



Koordinator Esai dan Buku FORKIM IAIN
Parepare, menjadi anggota Forum Lingkar
Pena (FLP) Cabang Parepare, pengurus
TurunTangan Cabang Parepare, serta pernah
menjadi bagian dari tim pengelola Jurnal
Sipakainge IAIN Parepare.

Penulis murah senyum ini memiliki
ketertarikan yang besar pada dunia
kepenulisan. Ia aktif menulis esai, opini,
hingga karya ilmiah, dan kerap mengikuti
lomba menulis tingkat lokal maupun
nasional. Bidang yang digeluti meliputi
pendidikan, sejarah, politik, dan teknologi.
Baginya, menulis adalah ikhtiar merawat
ingatan, menyalakan cahaya pengetahuan,
dan menitipkan jejak pemikiran bagi
generasi yang akan datang.

177 | Jejak Agung Peradaban Islam



SINOPSIS

Bagaimana peradaban Islam berkembang dari gurun tandus
Hijaz hingga memengaruhi kebudayaan dunia? Apa yang membuat
Islam bertahan sebagai kekuatan spiritual, intelektual, dan sosial
selama lebih dari 14 abad? Dan bagaimana umat Islam merespons
tantangan globalisasi, teknologi digital, serta krisis identitas
modern?

Buku ini mengajak pembaca menelusuri jejak agung
peradaban Islam sebuah perjalanan panjang yang dimulai dari
wahyu pertama di Gua Hira, berkembang melalui kepemimpinan
Rasulullah SAW, masa Khulafa’ al-Rasyidin, dinasti-dinasti besar
seperti Umayyah dan Abbasiyah, hingga Islam di bumi Nusantara.
Di setiap fase sejarahnya, peradaban Islam menampilkan wajah yang
dinamis: membangun sistem pemerintahan, melahirkan institusi
keilmuan, menciptakan seni dan arsitektur, serta merumuskan etika
sosial yang luhur.

Lebih dari sekadar catatan sejarah, buku ini membahas
bagaimana Islam tidak hanya mempertahankan tradisi, tetapi juga
menghadirkan inovasi budaya di era kontemporer. Pembaca akan
menemukan bagaimana Islam menghadapi kolonialisme, memaknai
kebangkitan modern, berinteraksi dengan budaya global, hingga
membentuk identitas baru di era digital.

Ditulis dengan pendekatan tematik-historis dan bahasa yang
komunikatif, buku ini sangat cocok bagi pelajar, mahasiswa,
pendidik, serta siapa pun yang ingin memahami peradaban Islam
secara mendalam, relevan, dan kontekstual. Sebuah referensi
penting bagi generasi Muslim yang ingin membangun masa depan
dengan pijakan yang kuat pada sejarah dan nilai.

178 | Page



	PENGANTAR REKTOR
	PENGANTAR PENULIS
	DAFTAR ISI
	BAB I
	KONSEP DASAR SEJARAH, BUDAYA, DAN PERADABAN
	A. Pengertian Sejarah, Budaya, dan Peradaban
	B. Perbedaan dan Hubungan antara Budaya dan Peradaban
	C. Sumber-Sumber Sejarah Islam

	BAB II
	KEBUDAYAAN ISLAM MASA NABI MUHAMMAD SAW
	A. Kondisi Jazirah Arab Pra-Islam
	B. Misi Kenabian dan Transformasi Sosial-Budaya
	C. Pembentukan Masyarakat Madani di Madinah
	D. Tradisi, Hukum, dan Etika Islam Awal
	E. Warisan Budaya Islam di Era Kenabian

	BAB III
	KEBUDAYAAN ISLAM MASA KHULAFAUR RASYIDIN
	A. Perluasan Wilayah dan Dinamika Sosial-Budaya
	1. Ekspansi Teritorial yang Signifikan
	2. Pertemuan Budaya dan Integrasi Sosial
	3. Transformasi Budaya dan Identitas Kolektif

	B. Administrasi dan Sistem Pemerintahan
	C. Perkembangan Ilmu dan Pendidikan
	1. Pengajaran Al-Qur’an
	2. Hadis Nabi
	3. Dasar-dasar fiqh
	4. Sejarah Islam awal

	D. Toleransi Antarumat Beragama
	E. Sumbangan Khulafa’ al-Rasyidin bagi Peradaban
	1. Kepemimpinan Berbasis Etika dan Musyawarah
	2. Konsolidasi Sistem Hukum Islam
	3. Pendidikan dan Tradisi Keilmuan
	4. Reformasi Administrasi dan Keuangan Negara
	5. Perluasan Wilayah dan Integrasi Sosial-Budaya
	6. Penguatan Identitas Islam dalam Kehidupan Publik


	BAB IV
	PERKEMBANGAN KEBUDAYAAN ISLAM MASA DINASTI (UMAYYAH, ABBASIYAH, FATIMIYAH, DLL)
	A. Dinasti Umayyah dan Sentralisasi Budaya
	1. Arab sebagai Bahasa Administrasi dan Budaya
	2. Pencetakan Mata Uang Islam
	3. Pengembangan Arsitektur Islam Awal

	B. Masa Keemasan Ilmu Pengetahuan di Era Abbasiyah
	1. Pendirian Bayt al-Hikmah (Rumah Kebijaksanaan)
	2. Ilmu Kedokteran dan Farmasi
	3. Ilmu Astronomi dan Matematika
	4. Ilmu Filsafat dan Teologi
	5. Ilmu Bahasa, Sejarah, dan Sastra

	C. Seni Arsitektur dan Sastra Islam
	1. Arsitektur Islam
	2. Sastra Islam

	D. Interaksi Budaya Islam dan Non-Islam
	1. Penerjemahan Ilmu dan Filsafat Yunani
	2. Pengaruh Budaya Persia dan India
	3. Seni dan Arsitektur Multibudaya
	4. Pluralitas Sosial dan Toleransi Budaya

	E. Kebudayaan di Dunia Islam Barat (Andalusia, Afrika Utara)
	1. Andalusia: Titik Temu Budaya Timur dan Barat
	2. Afrika Utara: Sinergi Arab dan Berber
	3. Warisan Budaya Islam Barat
	Gambar 1. Masjid Cordoba    Gambar 2. Istana Alhambra


	BAB V
	KEBUDAYAAN ISLAM DI NUSANTARA
	A. Proses Masuknya Islam ke Indonesia
	1. Jalur Perdagangan
	2. Jalur Dakwah
	3. Jalur Perkawinan
	4. Jalur Pendidikan
	5. Jalur Politik dan Kekuasaan

	B. Akulturasi Islam dan Budaya Lokal
	1. Arsitektur Masjid Bergaya Tradisional Lokal
	2. Kesusastraan Islam Melayu sebagai Medium Dakwah Budaya
	3. Tradisi Sosial-Keagamaan Bernuansa Islam

	C. Kerajaan-Kerajaan Islam dan Warisan Budaya
	1. Samudra Pasai (abad ke-13 M)
	2. Kesultanan Malaka (abad ke-15 M)
	3. Kesultanan Demak (awal abad ke-16 M)
	4. Kesultanan Aceh, Banten, Mataram Islam, Ternate, dan Tidore

	D. Peran Ulama dan Pesantren dalam Kebudayaan
	1. Pusat Pendidikan dan Pewarisan Ilmu
	2. Agen Transformasi Sosial dan Kultural
	3. Penggerak Perlawanan terhadap Penjajahan
	4. Penjaga Tradisi dan Budaya Islam Nusantara

	E. Seni, Arsitektur, dan Tradisi Islam di Nusantara
	1. Seni Islam dalam Kaligrafi dan Motif Tradisional
	2. Arsitektur Masjid Khas Nusantara
	3. Seni Pertunjukan dan Musik Islami Lokal
	4. Ritual Keagamaan sebagai Tradisi Budaya


	BAB VI
	KEBANGKITAN ISLAM DAN TANTANGAN MODERNITAS
	A. Penjajahan dan Gerakan Kebangkitan Islam
	1. Hilangnya Kedaulatan Politik
	2. Penetrasi Budaya Barat dan Terpinggirkannya Sistem Sosial Islam
	3. Peralihan Sistem Pendidikan dan Hukum kepada Model Sekuler

	B. Reformasi dan Modernisasi Dunia Islam
	C. Tantangan Globalisasi dan Budaya Populer
	D. Peran Lembaga Islam di Era Modern
	E. Digitalisasi dan Transformasi Budaya Islam

	BAB VII
	ISLAM DAN DIALOG PERADABAN KONTEMPORER
	A. Islam dalam Peta Peradaban Global
	B. Islam dan Isu-Isu Global (HAM, Lingkungan, Gender)
	C. Peran Muslim dalam Dialog Antarperadaban
	D. Islam dan Inovasi Budaya di Era Digital
	E. Masa Depan Kebudayaan Islam

	DAFTAR PUSTAKA
	BIOGRAFI PENULIS
	SINOPSIS

