[

‘1\.
f

Ahmad Yani, dkk N

1PN PRESS

Transformasi Dunia Islam:
Sejarah dan Dinamika
Perkembangan di Era Modern

WE[S] BIUN( ISEULIO)SUEL],

[
(]

Transformasi Dunia Islam:
Sejarah dan Dinamika
Perkembangan di Era Modern

(1)

T3S TA-LEI~E5h3-Temd

786238 563364

WOy exg 1p weSuequiayJag exrureusq uep yerefog

/IQ IAIN Parepare Nusantara Press
)\ JI Amal Bakti No. 08 Soreang
1PN PRESS Kota Parepare, Sulawesi Sel

132 9




Transformasi Dunia Islam:
Sejarah dan Dinamika
Perkembangan di Era Modern

Penulis:
Ahmad Yani, dkk.

Editor:
Syafa’at Anugrah Pradana

Penerbit IAIN Parepare Nusantara Press



Transformasi Dunia Islam:
Sejarah dan Dinamika Perkembangan di Era Modern

Penulis

Ahmad Yani, Hasaruddin, Rustam Magun Pikahulan, lin
Mutmainnah, Sri Karmila Dol, Muh. Isra Syarif, Muhammad Rusydi
Kadir, Abdul Hafid, Nurhidayat, Zulayka Muchtar, Rudianto, Nur
Saiful, Tahwin Alamsyah, Muh. Fadel As’ad, Abdul Rahim

Editor
Syafa’at Anugrah Pradana

Desain Sampul
Hasniati

Penata Letak
Hasniati

Copyright IPN Press,

ISBN 978-623-8563-36-4

xii + 246 hlm., 14,8 cm x 21 cm
Cetakan I, Agustus 2025

Diterbitkan oleh:

IAIN Parepare Nusantara Press

Jalan Amal Bakti No. 08 Soreang

Kota Parepare, Sulawesi Selatan 91132

Hak cipta dilindungi undang-undang

Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan
dengan apapun tanpa izin tertulis dari penerbit.

Dicetak oleh IAIN Parepare Nusantara Press, Parepare.

ii | Ahmad Yani, dkk



PENGANTAR REKTOR

Assalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh.

Puji syukur kami panjatkan ke hadirat Allah Subhanahu
wa Ta'ala, yang senantiasa melimpahkan rahmat dan hidayah-
Nya kepada kita semua. Selanjutnya, kami sampaikan salam
dan terima kasih kepada para pembaca yang setia, serta
kepada seluruh civitas academica IAIN Parepare yang selalu
berupaya untuk meningkatkan kualitas ilmu pengetahuan.

Berkat usaha keras dan dedikasi tinggi, kini kami
merasa bangga dan bahagia untuk memberikan apresiasi
kepada penulis yang terpilih sebagai penerima bantuan Buku
[Imiah 2025. Buku llmiah ini bukan hanya menjadi suatu
prestasi individu, tetapi juga menjadi cermin keberhasilan
institusi dalam mendorong dan mengembangkan potensi
akademis.

Saya, selaku Rektor IAIN Parepare, mengucapkan
selamat kepada penulis yang telah berhasil meraih dukungan
ini. Keberhasilan ini adalah bukti nyata dari kerja keras,
ketekunan, dan dedikasi Anda dalam mengeksplorasi ilmu
pengetahuan. Semoga buku ilmiah yang dihasilkan dapat
memberikan kontribusi positif bagi pengembangan keilmuan
dan kehidupan masyarakat.

Tak lupa, penghargaan setinggi-tingginya juga kami
sampaikan kepada Dekan dan tim penilai yang telah

Transformasi Dunia Islam... | iii



menjalankan seleksi dengan adil dan transparan. Kepada
semua pihak yang telah terlibat dalam penyelenggaraan
program Buku llmiah 2025, terima kasih atas peran serta dan
kerja kerasnya.

Selamat membaca dan semoga buku ilmiah ini dapat
menjadi sumber inspirasi serta pengetahuan yang berharga
bagi kita semua.

Wassalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Parepare, 25 Mei 2025
Rektor IAIN Parepare,

Prof. Dr. Hannani, M.Ag.

iv | Ahmad Yani, dkk



PENGANTAR PENULIS

Transformasi dunia Islam dalam konteks sejarah dan
dinamikanya di era modern merupakan sebuah topik yang
penuh tantangan dan kompleksitas. Dalam perjalanan panjang
peradaban Islam, kita melihat suatu proses yang tidak hanya
dipengaruhi oleh faktor internal, tetapi juga oleh interaksi
dengan peradaban lain. Buku ini bertujuan untuk memberikan
gambaran menyeluruh tentang sejarah, perkembangan, dan
dinamika dunia Islam, serta bagaimana perubahan sosial,
politik, dan ekonomi membentuk wajah dunia Islam di era
modern ini.

Sejarah panjang dunia Islam dimulai dengan wahyu yang
diterima oleh Nabi Muhammad SAW pada abad ke-7 Masehi,
yang menjadi dasar bagi pembentukan suatu peradaban
besar. Setelah itu, Islam berkembang pesat, menyebar ke
berbagai belahan dunia, dan melahirkan berbagai kerajaan
besar seperti Khilafah Umayyah, Abbasiyah, dan Utsmaniyah.
Masing-masing dari peradaban ini menyumbang pada
perkembangan ilmu pengetahuan, seni, dan budaya yang
sangat berpengaruh pada dunia saat itu.

Namun, memasuki era modern, dunia Islam menghadapi
tantangan besar, baik dari dalam maupun luar. Kolonialisasi
oleh kekuatan Barat pada abad ke-19 dan awal abad ke-20
menyebabkan perubahan besar dalam struktur politik, sosial,

Transformasi Dunia Islam... | v



dan ekonomi negara-negara Muslim. Selain itu, modernisasi,
globalisasi, dan pengaruh teknologi juga memperkenalkan
dinamika baru dalam masyarakat Muslim. Dalam konteks ini,
penting untuk memahami bagaimana masyarakat Muslim
merespons dan menanggapi berbagai perubahan tersebut.

Buku ini membahas secara mendalam berbagai faktor
yang memengaruhi transformasi dunia Islam di era modern,
termasuk peran negara-negara Islam dalam geopolitik global,
hubungan antar mazhab, serta tantangan yang dihadapi oleh
umat Islam dalam menghadapi perubahan zaman.
Pembahasan ini tidak hanya dilihat dari sudut pandang sejarah,
tetapi juga memperhatikan konteks sosial dan politik terkini
yang memengaruhi perkembangan dunia Islam saat ini.

Dengan menghadirkan perspektif yang luas dan
mendalam, buku ini diharapkan dapat memberikan
pemahaman yang lebih baik mengenai bagaimana dunia Islam
bertransformasi dan beradaptasi dengan perkembangan
zaman, serta bagaimana tantangan global saat ini membentuk
dinamika sosial dan politik umat Islam di seluruh dunia. Buku
ini juga diharapkan menjadi referensi yang bermanfaat bagi
siapa saja yang ingin memahami lebih jauh tentang sejarah dan
perkembangan dunia Islam di era modern ini.

Parepare, 1 Mei 2025

Penulis

vi | Ahmad Yani, dkk



DAFTAR ISI

PENGANTAR REKTOR ..t 1ii

PENGANTAR PENULIS ..ottt eeeeaas v

DAFTAR ISttt eee e eeeeeseee s eeseeeeseanenas vii

Bab 1

PeNAaNUIUAN. ...t eeeee e 1

Bab 2

Islam di Abad Modern: Dinamika dan Perubahan dalam

Sejarah INAONESIa ......c.oovvviieeieeeeee e 7

A. Peran Islam dalam Pembentukan Identitas Nasional di
Indonesia pada Abad Modern.......cccuevvenercucrsecnecsnennnen. 14

B. Dinamika Islam dan Modernitas: Tantangan dan
Transformasi Sosial di Indonesia......ccccceeverveeriuerieennennns 19

Bab 3

Kedudukan Hamas dalam Konflik Palestina..........cceeeevveeeueennnn. 25

A. Sejarah, Idelologi dan Kedudukan Hamas di Palestina...29

B. Posisi Negara-Negara Arab dan Timur Tengah dalam
Menghadapi Peran Hamas Dalam Konflik Palestina........ 46

Transformasi Dunia Islam... | vii



Bab 4
Kelompok Houthi di Yaman: Sejarah, Ideologi, dan Dinamika

KONFIK. o 55
A. Sejarah Awal Kemunculan......c.cevenicnecncnecnecnnennenne. 58
B. Perkembangan Konflik dan Eskalasi Hingga Situasi
TerkiNiuue ettt 60
C.  Analisis IdeOologi.....coueruerrerrerrietieriinieiitititectececccnae 65
D. Basis Pendukung Sosial ......ceveveieeeiiieniiniiciciiciciennn, 66
E. Dinamika Politik dan Peran Aktor Domestik-
Internasional.........oivniiiniinniiiiciecie e 68
F. Strategi Militer dan Taktik Tempur.......ccoceeeininvnncnnens 70
G. Analisis Pelanggaran Hukum Internasional oleh
Kelompok HOuthi....cueeueniiniiiiiiiiiiiciiicnccicncciccnene 73
Bab 5
Hubungan Nabi Muhammad SAW dengan Yahudi Sehingga
Menijalin Kerjasama di Madinah ...........ccccoovvveveceinineeeee 79
A. Kondisi Sosial Politik Madinah Sebelum Kedatangan Nabi
Muhammad SAW ....cuiviiniirniiiiinniinieiicnnececsacsneennne 81
B. Hubungan Awal Nabi Muhammad SAW dengan Kaum
Yahudi 83
C. Piagam Madinah Sebagai Landasan Kerjasama.............. 86
D. Bentuk-Bentuk Kerjasama antara Nabi Muhammad SAW
dan Kaum Yahudi.....cccccoveiiiniiininiiniiiiciciecneccne, 89
E. Faktor Pendukung Terjalinnya Kerjasama........ccccceueuueeee. 91

viii | Ahmad Yani, dkk



F. Perkembangan Hubungan Nabi Muhammad SAW dengan

Yahudi Setelah Terjalin Kerjasama .....ccccceeeuevvvuvirineennnnee. 94
Bab 6
Pembebasan Yahudi Pada Masa Umar Bin Khattab................. 97
A. Bentuk Pembebasan yang Dilakukan Umar bin Khattab
terhadap Kaum Yahudi....ccceeveiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiccene 99

B. Fungsi Umar sebagai Pelaksana Wasiat Kenabian dalam
Tataran Kenegaraan........cceeeueeeieniiiinienniiniiennecnieenen, 103

C. Pengaruh Tindakan Umar terhadap Hubungan Muslim-
Yahudi di Masa Selanjutnya...cccccceeeeereceereceencnneenccnenenne 105

D. Perlakuan terhadap Ahl al-Dhimmah dalam Pemerintahan
15 F=10 g1 2= T = LU 1 =1 N 105

E. Penilaian Ulama dan Sejarawan tentang Keadilan

Kebijakan Umar.......ccoivniiniiniiniinniiniiiicnnecnnicnnens 107
Bab 7
Sejarah Masuknya Islam di Dunia Barat.........cccccocoveveieennne. 109
A. Awal Masuknya Islam Ke Dunia Barat........cccceeueeuvcruennen. 112
B. Masuknya Islam ke Spanyol (Eropa Selatan).................. 113
C. Masuknya Islam ke Sisilia (Eropa Barat) ......cc.cecceueeuenee. 114
D. Kehadiran Islam di Dunia Barat ..........eeeeeeeeeeeeeeeeeeevennnenn. 17
Bab 8
ZIOMNIS .ttt ettt 121
A. Sejarah Berdirinya Zionis .....coccevveenievnuiinneninecnnnecnnennneens 122

Transformasi Dunia Islam... | ix



B. Tujuan dan Pola Gerakan Zionis.......ccceeeeerevueereeenecnennnnne 128

C. Pengaruh Zionis dalam Konteks Global.............c..c.......... 131
Bab 9
Hubungan Islam dan Kristen Abad Modern.............ccccccccc..c. 135
A. Hubungan Islam dan Kristen pada Masa Awal Munculnya
[SIAMceiieiee s 136
B. Hubungan Islam dan Kristen abad Modern..................... 141
C. Hubungan Islam dan Kristen di Masa Imperialisme ...... 148
Bab 10
Bashar al-Assad ... 151
A. Kehidupan Bashar Al-Assad .......cceevuirieinnuennniinnneinnennne 154
B. Latar Belakang PolitiK......cccoceoeeininininiiiiiiiiiiicnenene 155
C. Kepemimpinan Bashar Al-Assad ........cceevvuevuevvucnvcnnecnnen. 156
D. Konflik Suriah dan Dampak Terhadap Dunia Islam........ 159
Bab 11
FAtah . 165
A. ldeologi Fatah dalam Pembebasan Tanah Palestina..... 167
B. Gerakan Perjuangan Fatah.........eoeieieiecienicnennennnnen. 170
Bab 12
Orientalis dan Pandangannya Terhadap Islam dalam Lintasan
SJArAN .. 175
A. Karakter Kajian Orientalis.......cccevvrvuenienuensuenucnecsucnnenne 179
B. Perkembangan Orientalisme ........cccooveveievenieniccnennnnnen. 182

x | Ahmad Yani, dkk



C. Pengaruh Orientalisme terhadap Dunia Islam .............. 184
D. Penyimpangan Pemahaman Orientalis Tentang Hadis..185

E. Faktor-Faktor Pendorong Munculnya Orientalisme ..... 188

Bab 13

Hubungan Islam dan Kristen Abad Pertengahan................... 195

A. Kondisi Hubungan Islam dan Kristen Sebelum Abad
Pertengahan........ccvieiiiiiiniciiciciiciciccccecccn, 196

B. Hubungan Islam dan Kristen Abad Pertengahan.......... 198

Bab 14

Bagaimana Islam Mempengaruhi Dunia Barat yang Telah

Mencapai Kemajuan Ini (Dunia Modern).........ccccceevevirvennnee. 203

A. Proses Transfer llmu Pengetahuan dari Dunia Islam ke
DUNi@a Barat.....cceeiiiieiiieiiiiiiiiicennccsnnsccceeeecc e 205

B. Warisan Intelektual Islam dalam Dunia Modern Barat:

Jejak yang Masih Nyata .....ccceoeveviiiiiciiiciciccicciccninee 210
Bab 15
Hubungan Nabi Muhammad SAW dengan Pembuatan Piagam
Madinah ..o 215
DAFTAR PUSTAKA ..o 223
BIOGRAFI PENULIS ..o 237

Transformasi Dunia Islam... | xi



xii | Ahmad Yani, dkk



BAB |

Pendahuluan

Ahmad Yani

Sejarah merupakan fondasi penting dalam memahami
perjalanan umat manusia, termasuk umat Islam. Melalui
sejarah, kita dapat menelusuri kembali jejak kehidupan masa
lalu yang membentuk identitas, keyakinan, dan arah gerak
suatu peradaban (Abd Rahman Hamid dan Muhammad Saleh
Madjid, 2011). Sejarah bukanlah catatan yang lengkap, ia hanya
merekam sebagian dari totalitas peristiwa yang terjadi.
Namun, dari potongan-potongan inilah kita bisa menyusun
makna, mengambil pelajaran, dan memahami bagaimana
suatu masyarakat pernah hidup, berjaya, atau bahkan
mengalami kemunduran.

Sering kali kita mendengar pepatah bahwa sejarah
berulang. Pepatah ini mengandung makna penting bahwa
kejadian-kejadian di masa lalu bisa menjadi cermin bagi
generasi masa kini dan masa depan. Jika umat manusia tidak

Transformasi Dunia Islam... |1



belajar dari sejarah, maka besar kemungkinan mereka akan
jatuh dalam lubang yang sama. Sebaliknya, dengan memahami
sejarah, seseorang akan lebih siap menghadapi tantangan
zaman karena memiliki wawasan terhadap akar masalah dan
proses historisnya.

Dalam konteks umat Islam, mempelajari sejarah menjadi
sangat penting, terlebih di tengah kompleksitas dunia modern
saat ini. Pemahaman sejarah yang baik akan mencegah kita
dari penilaian yang keliru atau penyederhanaan atas peristiwa
besar. Sejarah Islam, khususnya pada masa modern,
mencakup berbagai aspek yang saling terkait: mulai dari
ideologi, gerakan sosial-politik, perubahan institusi, hingga
relasi dengan dunia luar, terutama dunia Barat (Yunus, 2011).

Sejarah Islam modern menggambarkan bagaimana umat
Islam mengalami berbagai tantangan dari luar dan dalam, lalu
meresponsnya melalui pembaharuan pemikiran, modernisasi
struktur sosial, dan berbagai gerakan reformasi. Masa modern
dalam sejarah Islam umumnya dimulai pada awal abad ke-19,
ketika ilmu pengetahuan dan teknologi Barat mulai masuk dan
memberi dampak signifikan terhadap cara berpikir dan
tatanan sosial dunia Islam. Kontak ini tidak hanya membawa
kemajuan, tetapi juga mengguncang fondasi lama umat Islam
yang telah lama statis (Rasyid, 2013).

Kemajuan Barat dalam bidang ilmu pengetahuan dan
teknologi memperlihatkan adanya peradaban baru yang kuat,
progresif, dan cenderung sekuler. Sebaliknya, dunia Islam
pada masa itu sedang berada dalam kondisi stagnan, lemah

2 | Ahmad Yani, dkk



secara politik, dan tertinggal secara ekonomi. Keadaan ini
menyadarkan sebagian pemuka Islam akan pentingnya
pembaharuan. Mereka tidak hanya melihat kepada aspek fikih
semata, melainkan mulai menelaah aspek lain dari ajaran Islam
yang relevan dengan tantangan zaman (Badri Yatim, 2008).

Salah satu aspek penting dalam pembaharuan ini adalah
bagaimana menyesuaikan ajaran agama dengan realitas ilmu
pengetahuan dan perkembangan sosial modern. Gerakan
modernisme Islam muncul dengan semangat untuk
menghubungkan nilai-nilai ajaran Islam yang hakiki dengan
filsafat, rasionalitas, dan nilai-nilai modern lainnya. Upaya ini
tidak mudah karena harus menghadapi dua tantangan
sekaligus: resistensi dari kalangan internal umat Islam yang
konservatif, dan hegemoni Barat yang kadang menaruh curiga
terhadap Islam (Lapidus, 2000).

Dalam proses ini, muncul pula studi-studi dari kalangan
orientalis yang mengkaji Islam dengan sudut pandang luar.
Kajian orientalis banyak memberi kontribusi dalam bidang
ilmu, namun tidak sedikit pula yang berangkat dari motif
kolonial dan politis. Pandangan orientalis terhadap Islam,
meskipun akademis, kerap kali bias dan mempengaruhi opini
Barat terhadap dunia Islam (Rasyid, 2013). Hal ini semakin
kompleks dengan hadirnya gerakan Zionisme yang dalam
sejarahnya memiliki implikasi besar terhadap kawasan Timur
Tengah dan konflik-konflik yang masih berlangsung hingga
kini.

Transformasi Dunia Islam... |3



Buku ini disusun untuk memperkenalkan berbagai
dinamika tersebut secara komprehensif kepada pembaca,
terutama generasi muda dan kalangan intelektual yang ingin
memahami sejarah Islam secara lebih luas. Tidak seperti
pendekatan fikih yang lebih normatif dan legalistik,
pendekatan sejarah bersifat deskriptif dan analitis. la
menampilkan Islam sebagai kekuatan peradaban yang
berkembang dalam ruang dan waktu, lengkap dengan
interaksi politik, sosial, budaya, bahkan militer.

Kajian dalam buku ini terbagi ke dalam tiga belas bagian
pokok. Bagian awal membahas hubungan Islam dan Kristen
sejak abad pertengahan hingga masa modern. Tema ini
penting untuk memahami dinamika dialog, konflik, dan
pertukaran budaya antara dua agama besar dunia yang telah
lama berinteraksi. Dalam bagian ini juga dibahas bagaimana
pengaruh Islam terhadap kemajuan peradaban Barat suatu
topik yang sering diabaikan, padahal kontribusi ilmuwan
Muslim pada masa keemasan Islam sangat besar terhadap
kebangkitan Eropa.

Selanjutnya, buku ini mengkaji periode awal Islam,
khususnya hubungan Nabi Muhammad SAW dengan
komunitas Yahudi di Madinah dan peran beliau dalam
penyusunan Piagam Madinah. Piagam ini merupakan
dokumen politik pertama dalam sejarah Islam yang menjamin
hak hidup bersama antar umat beragama. Dari sana
dilanjutkan pembahasan masa Khalifah Umar bin Khattab yang
juga menunjukkan bagaimana Islam memperlakukan

4 | Ahmad Yani, dkk



komunitas Yahudi dan agama lain secara adil dalam wilayah
kekuasaan Islam.

Bab-bab berikutnya mengulas tentang orientalis dan
zionis sebagai dua kekuatan pemikiran dan politik yang banyak
mempengaruhi persepsi dan kebijakan terhadap dunia Islam di
era modern. Kajian terhadap orientalisme penting untuk
membekali umat Islam agar mampu membaca kritik,
menyaring informasi, serta memahami posisi intelektual Barat
terhadap Islam. Sedangkan studi tentang Zionisme tidak bisa
dilepaskan dari dinamika geopolitik Palestina dan munculnya
gerakan perlawanan seperti Hamas dan Fatah, yang juga
dibahas dalam buku ini.

Akhir bagian buku ini menyoroti konflik kontemporer yang
melibatkan kelompok Houthi dan rezim Bashar al-Asad di
kawasan Timur Tengah. Konflik-konflik ini memperlihatkan
kompleksitas politik Islam di era modern, di mana perbedaan
teologis, sektarian, dan kepentingan geopolitik saling
berkelindan. Pembahasan ini bukan untuk menghakimi, tetapi
untuk memahami dinamika internal umat Islam dan tantangan
global yang mereka hadapi.

Melalui buku ini, kami ingin memperluas cakrawala
berpikir pembaca tentang Islam. Islam bukan hanya agama
yang membahas halal dan haram, tetapi juga sistem
peradaban yang kaya akan pemikiran, sejarah, dan
kebudayaan. Membatasi pemahaman Islam hanya pada fikih,
apalagi satu mazhab saja, dapat mengerdilkan keagungan
ajarannya. Dengan menjadikan sejarah sebagai jendela

Transformasi Dunia Islam... |5



pemahaman, kita akan lebih bijak melihat Islam dalam
berbagai dimensinya: spiritual, politik, sosial, dan kebudayaan.

Akhirnya, buku ini ditulis bukan hanya untuk kalangan
akademik, tetapi juga untuk masyarakat umum yang ingin
mengenal Islam secara historis dan luas dengan menelusuri
jalan panjang umat Islam dari masa klasik, pertengahan,
hingga modern, dengan harapan agar kita bisa belajar dari
masa lalu, memahami realitas masa kini, dan merancang masa
depan yang lebih baik.

6 | Ahmad Yani, dkk



BAB II

Islam di Abad Modern:
Dinamika dan Perubahan dalam Sejarah
Indonesia

Hasaruddin

Sejak kedatangan Islam di Indonesia pada abad ke-13,
agama ini telah memainkan peran penting dalam
pembentukan budaya, politik, dan sosial di nusantara. Islam
tidak hanya menjadi agama dominan di sebagian besar wilayah
Indonesia, tetapi juga menjadi salah satu elemen utama dalam
dinamika sejarah bangsa. Di abad modern, khususnya sejak
abad ke-19 hingga abad ke-21, Islam di Indonesia mengalami
berbagai perubahan signifikan yang dipengaruhi oleh faktor
internal dan eksternal, baik dari dalam negeri maupun dari luar
negeri. Dinamika ini mencerminkan perkembangan ideolog;,
sosial, ekonomi, dan politik yang terus berlanjut seiring
dengan perubahan zaman(ldris, 2022).

Abad modern Indonesia diwarnai oleh kolonialisasi
Belanda yang berlangsung selama lebih dari tiga abad. Selama

Transformasi Dunia Islam... |7



periode ini, Islam menghadapi berbagai tantangan, baik dari
segi sosial maupun politik. Meskipun pada awalnya Islam
menyatu dengan budaya lokal dan membentuk berbagai
tradisi, penjajahan Belanda memperkenalkan sistem
pendidikan yang sekuler dan memisahkan agama dari
kehidupan negara. Dalam konteks ini, umat Islam Indonesia
mengalami perubahan signifikan dalam cara mereka
memandang peran agama dalam kehidupan sosial dan politik
(Kusuma et al., 2022). Pada masa kolonial, para ulama dan
pemimpin agama memainkan peran penting dalam
mempertahankan ajaran Islam dan melawan penjajahan.
Namun, tantangan terbesar adalah bagaimana Islam dapat
beradaptasi dengan perkembangan modernitas yang semakin
pesat.

Puncaknya, ketika Indonesia mencapai kemerdekaan
pada tahun 1945, Islam menjadi salah satu elemen yang paling
dibutuhkan dalam pembentukan identitas bangsa. Islam tidak
hanya menjadi agama mayoritas, tetapi juga berperan dalam
membentuk dasar-dasar ideologi negara. Pancasila, sebagai
dasar negara Indonesia, mencerminkan nilai-nilai yang sejalan
dengan ajaran Islam, seperti nilai kemanusiaan yang adil dan
beradab, serta keadilan sosial. Namun, meskipun ada
kesepakatan untuk meletakkan agama dalam kerangka negara
yang pluralistis, munculnya perbedaan interpretasi mengenai
hubungan antara agama dan negara menjadi tantangan besar
dalam sejarah Islam di Indonesia(Tamin & Mollah, 2021).
Beberapa kelompok menginginkan negara yang lebih

8 | Ahmad Yani, dkk



berlandaskan syariat Islam, sementara yang lain lebih memilih
negara yang sekuler dengan kebebasan beragama yang
dijamin oleh konstitusi.

Pada abad ke-20, dinamika Islam di Indonesia semakin
kompleks dengan munculnya berbagai aliran pemikiran dan
organisasi Islam yang berusaha merespons perubahan sosial-
politik. Organisasi Islam seperti Muhammadiyah dan Nahdlatul
Ulama (NU) memainkan peran sentral dalam perkembangan
pendidikan dan sosial di Indonesia. Muhammadiyah, yang
didirikan pada tahun 1912, berfokus pada pembaruan dan
modernisasi pendidikan Islam, sementara NU, yang lebih
tradisional, mempertahankan ajaran-ajaran pesantren dan
budaya lokal. Kedua organisasi ini, meskipun berbeda dalam
pendekatan, tetap berperan besar dalam membentuk arah
peradaban Islam di Indonesia(Rosanti, 2022).

Selain itu, abad modern juga menyaksikan kebangkitan
pemikiran Islam yang lebih kritis terhadap sistem sosial dan
politik yang ada. Fenomena ini tercermin dalam gerakan-
gerakan Islam politik yang muncul, seperti yang terlihat pada
reformasi Islam di tahun 1970-an dan 1980-an, yang dipicu oleh
ketidakpuasan terhadap kebijakan pemerintah Orde Baru
yang dianggap semakin sekuler dan otoriter. Dalam periode
ini, banyak cendekiawan dan aktivis Islam yang mengusulkan
agar Islam berperan lebih besar dalam mengatur kehidupan
negara, baik melalui pendidikan, ekonomi, maupun
politik(Mulyawan & Tiara, 2020). Mereka menuntut agar

Transformasi Dunia Islam... | 9



prinsip-prinsip Islam lebih diterapkan dalam kebijakan publik
dan hukum negara.

Namun, dinamika Islam di Indonesia juga tak terlepas dari
pengaruh globalisasi dan perkembangan teknologi informasi.
Memasuki abad ke-21, internet dan media sosial telah
mengubah cara umat Islam Indonesia berinteraksi,
berkomunikasi, dan menyebarkan pemikiran keagamaan.
Kemunculan berbagai kelompok Islam radikal yang terinspirasi
oleh ideologi global juga memberi tantangan baru dalam
memahami dinamika Islam di Indonesia. Di sisi lain, kelompok
Islam moderat yang lebih terbuka terhadap dialog lintas
agama dan kebebasan berpendapat juga semakin
berkembang(Majid et al., 2023).

Dalam konteks ini, penting untuk memahami bahwa Islam
di Indonesia bukanlah monolitik. Ada beragam interpretasi
dan praktik Islam yang hidup berdampingan di Indonesia.
Dinamika dan perubahan yang terjadi dalam sejarah Islam di
Indonesia adalah hasil dari interaksi antara ajaran agama,
kebijakan negara, budaya lokal, serta faktor-faktor global yang
saling mempengaruhi. Dengan demikian, pembahasan
mengenai Islam di abad modern harus memperhatikan
keberagaman tersebut dan bagaimana Islam beradaptasi
dengan tantangan zaman(A. S. Nasution, 2023). Perubahan
yang terjadi dalam praktik dan pemikiran Islam di Indonesia
tidak hanya mencerminkan respons terhadap modernitas,
tetapi juga menunjukkan bagaimana Islam terus berkembang

10 | Ahmad Yani, dkk



dan bertransformasi di tengah masyarakat Indonesia yang
multikultural dan dinamis.

Islam di abad modern merupakan perjalanan yang penuh
dengan tantangan dan perubahan. Dari pengaruh
kolonialisme, perjuangan kemerdekaan, hingga globalisasi,
Islam telah menjadi salah satu kekuatan utama yang
membentuk  identitas  bangsa  Indonesia. = Dengan
mempertimbangkan berbagai dinamika dan perubahan ini,
kita dapat melihat bahwa Islam di Indonesia adalah sebuah
agama yang hidup, berkembang, dan terus beradaptasi
dengan tantangan zaman(Hasnida, 2017).

Perubahan-perubahan ini juga terlihat dalam bidang
ekonomi dan sosial. Pada masa setelah kemerdekaan,
Indonesia mulai membangun struktur ekonomi yang lebih
modern dengan pengaruh kapitalisme dan pasar global yang
semakin kuat. Hal ini juga berdampak pada umat Islam di
Indonesia, yang mulai beradaptasi dengan sistem ekonomi
modern, tetapi tetap berusaha menjaga prinsip-prinsip syariah
dalam praktik ekonomi mereka. Misalnya, semakin
berkembangnya perbankan syariah yang bertujuan untuk
menyeimbangkan kemajuan ekonomi dengan prinsip-prinsip
moral dalam Islam(Muthoharoh & Ronal madiih, 2023).
Perbankan syariah ini menjadi salah satu contoh nyata
bagaimana umat Islam Indonesia menghadapi tantangan
ekonomi modern tanpa harus mengorbankan keyakinan
agamanya.

Transformasi Dunia Islam... | 11



Dalam bidang sosial, perubahan dalam cara hidup
masyarakat Indonesia juga memberi dampak pada praktik
keagamaan. Urbanisasi dan modernisasi yang pesat membuat
gaya hidup tradisional mulai bergeser, termasuk cara
beribadah dan menjalankan ajaran Islam. Namun, meskipun
banyak dari umat Islam yang beralih ke gaya hidup modern,
ajaran Islam tetap menjadi pegangan utama bagi sebagian
besar masyarakat. Perubahan-perubahan ini juga tercermin
dalam cara umat Islam berinteraksi dengan dunia luar, baik
dalam konteks hubungan antar umat beragama maupun
dalam kehidupan global yang semakin terhubung. Oleh karena
itu, munculnya kelompok-kelompok Islam yang lebih terbuka
terhadap dialog antar agama dan kerja sama internasional
mencerminkan dimensi baru dalam hubungan sosial umat
Islam Indonesia(Zakaria & Wahid, 2020).

Tidak hanya itu, perkembangan politik Indonesia juga
sangat memengaruhi wajah Islam di abad modern. Sejak era
Orde Baru hingga reformasi 1998, hubungan antara agama dan
negara mengalami pasang surut. Pada masa Orde Baruy,
pemerintah berusaha menata hubungan dengan umat Islam
melalui kebijakan yang lebih sekuler, meskipun tetap berusaha
menjaga hubungan baik dengan tokoh-tokoh agama. Namun,
setelah  reformasi, terdapat kecenderungan untuk
mengembalikan agama pada posisi yang lebih sentral dalam
kehidupan politik Indonesia(Aditya, 2019). Kelompok-
kelompok Islam mulai mendapatkan tempat yang lebih besar
dalam pembahasan politik dan kebijakan negara, bahkan ada

12 | Ahmad Yani, dkk



dorongan untuk lebih mengimplementasikan hukum-hukum
Islam dalam sistem hukum negara.

Selain itu, fenomena gerakan Islam transnasional yang
semakin menguat juga turut membentuk dinamika Islam di
Indonesia. Berbagai pengaruh ideologi Islam dari luar negeri,
terutama dari Timur Tengah, semakin memengaruhi pemikiran
dan praktik keagamaan di Indonesia. Kelompok-kelompok
Islam yang terinspirasi oleh gerakan Islam transnasional ini
sering kali menekankan pentingnya penerapan syariat Islam
secara ketat, yang kadang-kadang berbenturan dengan
pandangan moderat yang lebih terbuka terhadap pluralisme.
Gerakan ini, meskipun sebagian besar kecil, membawa
tantangan tersendiri bagi stabilitas sosial dan politik
Indonesia, terutama dalam hal menjaga keberagaman dan
toleransi yang selama ini menjadi ciri khas bangsa ini(Tabroni
etal., 2020).

Di sisi lain, hadirnya kelompok-kelompok Islam moderat
yang terus berkembang, seperti kelompok Islam yang
berfokus pada pendidikan dan pemberdayaan masyarakat,
menunjukkan bahwa Islam di Indonesia juga memiliki sisi yang
lebih inklusif dan adaptif terhadap perubahan zaman.
Kelompok-kelompok ini cenderung menekankan pentingnya
nilai-nilai universal Islam yang bisa diterima oleh berbagai
lapisan masyarakat, tanpa terjebak dalam ekstremisme atau
fanatisme yang dapat merusak harmoni sosial. Dalam konteks
global, peran Indonesia sebagai negara dengan jumlah
penduduk Muslim terbesar juga memberi dampak pada

Transformasi Dunia Islam... |13



hubungan internasional(Tabroni et al., 2020). Indonesia
menjadi salah satu negara yang mewakili suara Islam moderat
di panggung dunia, berusaha untuk menunjukkan bahwa Islam
dapat hidup berdampingan dengan nilai-nilai demokrasi dan
hak asasi manusia. Indonesia juga sering kali menjadi tempat
bagi dialog antar agama dan antarbudaya, yang
mencerminkan sikap terbuka dan toleran umat Islam
Indonesia terhadap keragaman.

Dinamika dan perubahan Islam di Indonesia dalam abad
modern menggambarkan perjalanan panjang yang penuh
dengan tantangan dan pembaruan. Sebagai negara yang
memiliki populasi Muslim terbesar, Indonesia memainkan
peran penting dalam membentuk wajah Islam di dunia,
sekaligus menjadi contoh bagaimana agama dapat
beradaptasi dengan tantangan zaman. Islam di Indonesia tidak
hanya hidup dalam bentuk tradisional, tetapi terus
berkembang sesuai dengan tuntutan perubahan sosial, politik,
dan global. Dengan demikian, perjalanan Islam di abad modern
adalah perjalanan yang penuh dengan dinamika dan
transformasi, di mana nilai-nilai agama terus dipertahankan,
namun tetap terbuka untuk menghadapi tantangan dan
perubahan dunia yang terus berkembang.

A. Peran Islam dalam Pembentukan Identitas Nasional di
Indonesia pada Abad Modern

Indonesia, sebagai negara dengan jumlah penduduk
Muslim terbesar di dunia, tidak dapat dipisahkan dari

14 | Ahmad Yani, dkk



pengaruh besar Islam dalam pembentukan identitas
nasionalnya. Sejak kedatangan Islam di tanah air pada abad ke-
13, peran agama ini tidak hanya terbatas pada dimensi spiritual
dan keagamaan, tetapi juga turut membentuk karakter sosial,
politik, dan budaya bangsa Indonesia. Pembentukan identitas
nasional Indonesia pada abad modern memiliki hubungan erat
dengan Islam, terutama dalam konteks perjuangan
kemerdekaan, pembentukan negara, dan pembentukan nilai-
nilai kebangsaan. Islam pertama kali masuk ke Indonesia
melalui jalur perdagangan pada abad ke-13, yang dibawa oleh
pedagang Arab dan Gujarat (Susilo & Wulansari, 2020). Seiring
berjalannya waktu, Islam berkembang pesat di berbagai
wilayah Indonesia, terutama di Aceh, Sumatera, Jawa, dan
Sulawesi. Islam tidak hanya diterima sebagai agama, tetapi
juga sebagai sumber kekuatan politik dan budaya. Kerajaan-
kerajaan Islam yang muncul di Indonesia, seperti Kesultanan
Malaka, Kesultanan Aceh, dan Kesultanan Mataram,
memengaruhi struktur sosial, kebudayaan, serta sistem
pemerintahan di wilayah tersebut.

Pada masa kolonialisme Belanda, meskipun Islam
dihadapkan dengan kebijakan penjajahan yang bertujuan
untuk memecah belah dan mengendalikan, agama ini tetap
menjadi salah satu pilar dalam menjaga semangat perlawanan
terhadap penjajah. Para ulama dan kelompok Muslim
memainkan peran kunci dalam membangkitkan kesadaran
nasional dan solidaritas di kalangan rakyat Indonesia yang
tertindas. Islam, dalam konteks ini, menjadi kekuatan ideologis

Transformasi Dunia Islam... | 15



yang melawan penjajahan, serta memberikan dasar moral dan
etika untuk perjuangan kemerdekaan. Islam berperan sangat
penting dalam memperkuat semangat perlawanan terhadap
penjajah Belanda, baik melalui organisasi-organisasi Islam
maupun tokoh-tokoh penting yang mengembangkan ideologi
perlawanan(Hasnida, 2017). Salah satu contoh konkret dari
peran Islam dalam perjuangan kemerdekaan adalah pendirian
organisasi-organisasi Islam seperti Sarekat Islam (SI) pada
awal abad ke-20, yang menggabungkan gerakan sosial dengan
semangat nasionalisme. Sarekat Islam, yang dipimpin oleh
tokoh-tokoh seperti Haji Agus Salim dan KH. Mas Mansyur,
menjadi salah satu kekuatan politik terbesar dalam
menggerakkan masyarakat Muslim untuk mendukung
perjuangan kemerdekaan Indonesia.

Pada masa pergerakan nasional, banyak ulama dan
pemimpin Islam yang bergabung dalam organisasi politik,
seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah, yang
berperan dalam menanamkan kesadaran akan pentingnya
persatuan dan kesatuan bangsa Indonesia. Sebagai contoh,
Muhammad Hatta, wakil proklamator Indonesia, yang
memiliki latar belakang Islam, melihat pentingnya nilai-nilai
Islam sebagai dasar dalam membangun negara yang merdeka
dan berdaulat(Hafizd, 2021). Menurut Profesor Azyumardi
Azra, seorang sejarawan Islam Indonesia, “Islam di Indonesia
telah menjadi bagian integral dari identitas nasional. Tidak
hanya dalam bentuk agama, tetapijuga dalam bentuk budaya,

16 | Ahmad Yani, dkk



politik, dan sosial yang membentuk karakter bangsa
Indonesia.”

Setelah proklamasi kemerdekaan pada 17 Agustus 1945,
Indonesia dihadapkan pada tantangan besar dalam
membangun negara yang dapat mencakup berbagai golongan
dan agama. Islam, dengan jumlah penganut yang sangat
besar, memainkan peran sentral dalam merumuskan dasar
negara dan identitas nasional. Namun, proses ini tidak tanpa
tantangan, terutama terkait dengan hubungan antara agama
dan negara. Dalam perdebatan-perdebatan yang terjadi dalam
sidang BPUPKI (Badan Penyelidik Usaha-usaha Persiapan
Kemerdekaan Indonesia), peran Islam sangat jelas. Terdapat
dua kelompok utama: kelompok yang menginginkan negara
berdasarkan prinsip-prinsip Islam, yang diwakili oleh tokoh-
tokoh seperti Muhammad Natsir dan K.H. Wahid Hasyim, dan
kelompok yang lebih ~mengutamakan prinsip-prinsip
nasionalisme dan sekularisme, yang diwakili oleh tokoh seperti
Soekarno dan Hatta(Tomadehe et al., 2023). Akhirnya, dengan
berkompromi, Indonesia memilih Pancasila sebagai dasar
negara, yang secara filosofis mengakomodasi nilai-nilai Islam,
terutama dalam sila pertama, "Ketuhanan Yang Maha Esa."

Menurut Nurcholish Madjid, seorang cendekiawan
Muslim Indonesia, “Pancasila bukan hanya sekadar dasar
negara, tetapi juga merupakan refleksi dari cara Islam
memahami kebersamaan dan pluralisme dalam masyarakat
Indonesia yang beragam.” Dengan demikian, Islam
memberikan sumbangan besar terhadap pembangunan

Transformasi Dunia Islam... |17



negara, yang tidak hanya menghargai keberagaman, tetapi
juga menekankan pentingnya nilai-nilai moral dan etika dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara. Selain peranannya
dalam perjuangan kemerdekaan dan pembentukan negara,
Islam juga memainkan peran penting dalam pembentukan
karakter bangsa Indonesia(Rosanti, 2022). Nilai-nilai Islam,
seperti keadilan, persaudaraan, dan toleransi, telah mengakar
dalam masyarakat Indonesia dan menjadi bagian dari identitas
nasional. Salah satu contoh penting adalah prinsip "Bineka
Tunggal 1ka" yang tercantum dalam semboyan negara
Indonesia, yang menekankan pentingnya persatuan dalam
keragaman. Prinsip ini sangat sejalan dengan ajaran Islam yang
mengajarkan  toleransi antar umat beragama dan
persaudaraan umat manusia.

Islam juga berperan dalam pengembangan pendidikan
dan kebudayaan di Indonesia. Organisasi-organisasi Islam,
seperti Muhammadiyah dan NU, memiliki kontribusi besar
dalam pendidikan, dengan mendirikan sekolah-sekolah,
pesantren, dan universitas yang menghasilkan banyak tokoh
intelektual, pemimpin, dan aktivis yang berperan dalam
pembentukan Indonesia modern. Melalui lembaga-lembaga
ini, Islam telah mengajarkan pentingnya ilmu pengetahuan
dan moralitas dalam kehidupan sehari-hari, yang pada
gilirannya membantu membentuk karakter bangsa yang
menjunjung tinggi nilai-nilai kebaikan, kedamaian, dan
keadilan. Islam telah memainkan peran yang sangat penting
dalam pembentukan identitas nasional Indonesia, baik dalam

18 | Ahmad Yani, dkk



aspek sosial, politik, maupun budaya. Sebagai agama
mayoritas, Islam tidak hanya memberikan dasar moral dan
etika bagi bangsa Indonesia, tetapi juga menjadi kekuatan
yang menyatukan berbagai elemen masyarakat dalam
perjuangan kemerdekaan. Meskipun terdapat perbedaan
pandangan mengenai hubungan agama dan negara, Islam
tetap menjadi bagian integral dari identitas nasional Indonesia,
yang tercermin dalam nilai-nilai Pancasila, serta dalam
semangat persatuan, toleransi, dan keadilan.

B. Dinamika Islam dan Modernitas: Tantangan dan
Transformasi Sosial di Indonesia

Indonesia, sebagai negara dengan jumlah penduduk
Muslim terbesar di dunia, menghadapi tantangan besar dalam
menyelaraskan ajaran Islam dengan gelombang modernitas
yang melanda dunia saat ini. Proses interaksi antara Islam dan
modernitas di Indonesia tidak bisa dipandang secara
sederhana, karena melibatkan dinamika sosial, politik, budaya,
dan ekonomi yang kompleks. Dalam konteks ini, ada banyak
pertanyaan mengenai bagaimana nilai-nilai Islam dapat
beradaptasi dengan tuntutan zaman modern yang penuh
dengan perubahan teknologi, globalisasi, dan ideologi yang
terus berkembang( faizah Nasution, 2020). Modernitas, dalam
pengertian yang lebih luas, merujuk pada serangkaian
perubahan yang mencakup berbagai aspek kehidupan
manusia, termasuk ilmu pengetahuan, teknologi, politik,
ekonomi, dan budaya. Salah satu elemen penting dari

Transformasi Dunia Islam... |19



modernitas adalah pemikiran rasional, individualisme, serta
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang cepat.
Disisilain, Islam adalah agama yang mengajarkan ajaran-ajaran
yang relatif tetap, dengan prinsip-prinsip yang bersumber
pada Al-Qur'an dan Hadis(Makruflis, 2021). Namun,
interpretasi terhadap ajaran Islam telah mengalami berbagai
perkembangan seiring waktu.

Menurut Nurcholish Madjid, seorang intelektual Muslim
Indonesia yang terkenal, ada dua pendekatan utama dalam
menyikapi modernitas dalam Islam: pertama adalah
pendekatan konservatif, yang menekankan pentingnya
mempertahankan tradisi dan ajaran-ajaran Islam yang sudah
ada. Kedua, adalah pendekatan progresif, yang melihat
pentingnya  pembaruan dan  penyesuaian  dengan
perkembangan zaman tanpa mengorbankan esensi ajaran
Islam itu sendiri(Zakaria & Wahid, 2020). Madjid, dalam
pemikirannya yang dikenal dengan istilah  "Islam
Keindonesiaan," menekankan pentingnya Islam untuk
bersikap terbuka terhadap modernitas, namun tetap
berpegang pada prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Tantangan
terbesar dalam hubungan antara Islam dan modernitas di
Indonesia adalah bagaimana masyarakat dapat
mempertahankan identitas keagamaan mereka sambil
menerima perubahan-perubahan yang datang dengan
modernitas(Mujib, 2021). Di tingkat sosial, Islam di Indonesia
menghadapi pertanyaan-pertanyaan tentang bagaimana
agama ini dapat menjawab kebutuhan masyarakat yang

20 | Ahmad Yani, dkk



semakin terpengaruh oleh gaya hidup modern yang global dan
sekuler.

Ada beberapa isu utama yang menjadi titik pertemuan dan
perdebatan antara Islam dan modernitas di Indonesia. Salah
satunya adalah penerimaan terhadap teknologi dan informasi
global. Perkembangan media sosial, internet, dan teknologi
komunikasi lainnya telah mengubah cara masyarakat
berinteraksi dan memandang dunia(Salim, 2016). Bagi
sebagian kalangan konservatif, perkembangan ini sering kali
dianggap sebagai ancaman terhadap nilai-nilai tradisional
Islam yang lebih konservatif. Namun, di sisi lain, kelompok
progresif melihat teknologi sebagai peluang untuk
menyebarkan nilai-nilai Islam yang moderat dan inklusif. Dalam
menghadapi tantangan modernitas, peran ulama dan lembaga
pendidikan Islam menjadi sangat penting. Ulama sebagai
tokoh agama di Indonesia memiliki peran besar dalam
memberikan pandangan dan tafsir yang relevan terhadap
ajaran Islam dalam konteks modern. Sebagian besar ulama di
Indonesia, melalui organisasi keagamaan seperti Nahdlatul
Ulama (NU) dan Muhammadiyah, telah menunjukkan sikap
moderat terhadap modernitas. Sebagai contoh, KH.
Abdurrahman Wahid, mantan Presiden Indonesia dan tokoh
NU, menekankan pentingnya pluralisme dan toleransi dalam
ajaran Islam. Wahid berpendapat bahwa Islam tidak hanya
dapat beradaptasi dengan modernitas, tetapi juga dapat
memperkaya dan memperkuat nilai-nilai kemanusiaan yang
lebih universal(Yahdi, 2023).

Transformasi Dunia Islam... | 21



Pendidikan Islam juga memainkan peran kunci dalam
mendidik generasi muda Indonesia untuk lebih memahami dan
mengaplikasikan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari.
Lembaga-lembaga pendidikan Islam seperti pesantren dan
madrasah di Indonesia menghadapi tantangan besar dalam
mengintegrasikan kurikulum yang tidak hanya mengajarkan
ilmu agama tetapi juga keterampilan yang dibutuhkan dalam
dunia modern, seperti sains, teknologi, dan manajemen.
Secara politik, dinamika antara Islam dan modernitas di
Indonesia sering kali tercermin dalam perdebatan mengenai
peran agama dalam kehidupan berbangsa dan bernegara.
Indonesia, sebagai negara yang mengakui kebebasan
beragama dalam konstitusinya, memiliki tantangan dalam
menjaga keseimbangan antara negara yang sekuler dengan
identitas agama mayoritas yang kuat.

Menurut Abdurrahman Wahid, meskipun Indonesia
adalah negara dengan mayoritas Muslim, negara haruslah
bersifat netral dalam hal agama, memberikan ruang bagi
semua agama untuk berkembang. Dalam hal ini, Wahid
menekankan pentingnya keberagaman dan pluralisme sebagai
bagian dari prinsip dasar negara Indonesia, yang juga
tercermin dalam ajaran Islam yang moderat(Majid et al., 2023).
Namun, bagi sebagian kalangan yang lebih konservatif,
modernitas sering kali dipandang sebagai ancaman terhadap
nilai-nilai agama, terutama dalam konteks hubungan antara
agama dan negara. Beberapa kelompok, seperti Front
Pembela Islam (FPI) dan Hizbut Tahrir Indonesia (HTI),

22 | Ahmad Yani, dkk



berpendapat bahwa negara Indonesia harus lebih
mendasarkan sistem hukumnya pada syariat Islam. Pandangan
ini, yang bertujuan untuk menerapkan hukum Islam secara
lebih ketat, sering kali bertentangan dengan prinsip-prinsip
sekularisme yang menjadi dasar negara Indonesia.

Dalam konteks globalisasi, Islam di Indonesia tidak hanya
berinteraksi dengan modernitas di tingkat lokal, tetapi juga
dengan dinamika global. Fenomena globalisasi telah
memperkenalkan berbagai ideologi, nilai, dan budaya dari
seluruh dunia, yang sering kali bertentangan dengan tradisi
Islam yang telah berlangsung lama di Indonesia. Munculnya
gerakan Islam transnasional, seperti Salafi dan Wahabi, yang
memiliki pandangan konservatif terhadap ajaran Islam, telah
menambah kerumitan dalam hubungan Islam dengan
modernitas. Namun, di sisi lain, ada juga gerakan-gerakan
Islam progresif yang memanfaatkan globalisasi untuk
menyebarkan ajaran Islam yang lebih inklusif dan moderat.
Gerakan ini, yang didorong oleh pemikiran intelektual Islam
yang berorientasi pada pembaruan, mencoba untuk
menyelaraskan nilai-nilai Islam dengan prinsip-prinsip
kemajuan dan modernitas.

Dinamika antara Islam dan modernitas di Indonesia adalah
proses yang terus berkembang dan menghadapi berbagai
tantangan. Masyarakat Indonesia, dengan keberagaman
budaya dan agama yang kaya, berusaha menemukan
keseimbangan antara menjaga tradisi Islam dan merespons
perubahan zaman. Proses ini tidak selalu mudah, karena

Transformasi Dunia Islam... | 23



perbedaan pandangan di kalangan umat Islam sendiri tentang
bagaimana modernitas harus diterima atau ditolak. Namun,
dengan sikap terbuka dan pembaruan dalam berbagai sektor,
Islam di Indonesia dapat terus berkembang dan memberikan
kontribusi positif terhadap pembangunan sosial, ekonomi, dan
politik negara.

24 | Ahmad Yani, dkk



BAB Il

Kedudukan Hamas dalam Konflik Palestina

Rustam Magun Pikahulan

Konflik Palestina telah menjadi salah satu isu global yang
paling kompleks dan tahan lama dalam sejarah modern. Sejak
pendirian negara Israel pada tahun 1948, Palestina terus
berjuang untuk mencapai kedaulatan, hak asasi manusia, dan
kemerdekaan. Selama beberapa dekade, wilayah ini telah
dihantui oleh kekerasan, ketegangan politik, dan
ketidakstabilan sosial yang melibatkan berbagai pihak dengan
kepentingan yang bertentangan (Mahmoud & Abuzerr, 2023).
Salah satu aktor utama dalam dinamika konflik ini adalah
Hamas, sebuah organisasi Islam yang berperan penting dalam
perjuangan Palestina melawan pendudukan Israel.

Hamas, yang didirikan pada tahun 1987 selama intifada
pertama, memiliki tujuan utama untuk mendirikan negara
Palestina yang merdeka berdasarkan prinsip-prinsip Islam.
Dengan ideologi yang berakar pada perlawanan terhadap
okupasi Israel, Hamas mengambil pendekatan militan dalam

Transformasi Dunia Islam... | 25



memperjuangkan kemerdekaan Palestina. Organisasi ini
menjadi bagian dari berbagai pertempuran, baik di jalur
diplomatik maupun militer, yang mengguncang kawasan
Timur Tengah, dengan dampak yang jauh melampaui
perbatasan Palestina sendiri (Sari, 2018).

Keberadaan Hamas sebagai bagian dari perlawanan
Palestina tidak hanya mempengaruhi dinamika internal
Palestina, tetapi juga membawa dampak besar terhadap
stabilitas politik dan keamanan di Timur Tengah. Konflik ini
melibatkan berbagai kekuatan internasional, baik yang
mendukung Palestina maupun Israel, menciptakan situasi
yang sangat kompleks. Dari sisi politik, Hamas tidak hanya
menghadapi Israel tetapi juga bersaing dengan Fatah,
organisasi politik utama di Palestina yang cenderung lebih
moderat dan bersedia bernegosiasi dengan Israel. Perbedaan
ini memperburuk ketegangan internal Palestina dan
menciptakan perpecahan yang memperburuk situasi
(Wardoyo, 2017).

Sejak berdirinya, Hamas telah memainkan peran yang
sangat signifikan dalam upaya Palestina untuk meraih
kemerdekaan. Organisasi ini muncul sebagai respons terhadap
kebijakan-kebijakan yang dianggap menindas oleh Israel serta
ketidakmampuan Otoritas Palestina (PA) untuk memenuhi
tuntutan rakyat Palestina. Hamas, dengan basis ideologi
Islamnya, menawarkan alternatif terhadap pendekatan
diplomatik yang diambil oleh Fatah dan PA. Tujuan utama
Hamas adalah pembebasan Palestina melalui perlawanan

26 | Ahmad Yani, dkk



bersenjata, dan organisasi ini menolak untuk mengakui
eksistensi Israel, meskipun ada upaya diplomatik untuk
mencari solusi dua negara (Kurniyawan, 2021).

Hamas memperoleh dukungan luas dari rakyat Palestina,
terutama di Gaza, karena dianggap lebih tegas dan berani
dalam menghadapi Israel. Mereka juga dianggap lebih
mendekati rakyat dalam menyediakan layanan sosial,
pendidikan, dan kesehatan, yang telah membantu
meningkatkan popularitasnya. Namun, perjuangan Hamas
juga sangat dipengaruhi oleh faktor eksternal, seperti
dukungan dari negara-negara seperti Iran yang memiliki
agenda politik dan ideologis yang beragam, serta ketegangan
regional yang terus berkembang (Kurniyawan, 2021).

Salah satu faktor yang membuat Hamas berbeda dari
Fatah adalah penggunaan kekerasan dalam perlawanan
terhadap Israel. Serangan roket dan operasi militer lainnya
menjadi bagian dari strategi Hamas untuk menekan Israel dan
mendapatkan perhatian internasional terhadap penderitaan
rakyat Palestina (Bartal, 2023). Namun, tak jarang tindakan
militan ini mengarah pada pembalasan dari Israel yang lebih
kuat, memperburuk situasi di Gaza dan menambah
penderitaan rakyat Palestina. Hal ini juga memperburuk posisi
Hamas di mata negara-negara Barat yang menganggapnya
sebagai organisasi teroris.

Hamas memainkan peran penting dalam dinamika
geopolitik  kawasan  Timur Tengah. Keberadaannya
memengaruhi hubungan internasional, baik dalam konteks

Transformasi Dunia Islam... | 27



negara-negara besar maupun aktor regional. Salah satu
dampak terbesar dari eksistensi Hamas adalah ketegangan
yang terus meningkat antara blok negara-negara yang
mendukung Palestina dan blok negara-negara yang
mendukung Israel (Simarmata & Yuliana, 2023). Negara-
negara seperti Amerika Serikat, Eropa, dan negara-negara
Arab tertentu memberikan dukungan politik dan ekonomi
kepada lIsrael, sementara negara-negara yang mendukung
Palestina, seperti Iran, Qatar, dan Turki, sering terlibat dalam
penyediaan bantuan kepada Hamas.

Keberadaan Hamas juga memengaruhi hubungan antara
negara-negara Arab. Meski ada dukungan terhadap
perjuangan Palestina, namun hubungan antara negara-negara
Arab dan Hamas tidak selalu harmonis. Beberapa negara,
seperti Mesir dan Arab Saudi, lebih memilih pendekatan
diplomatik yang lebih moderat dan mendukung Otoritas
Palestina yang dipimpin oleh Fatah, sementara yang lainnya,
seperti Iran, mendukung Hamas dengan memberikan bantuan
militer dan finansial. Ketegangan ini memperburuk dinamika
politik di kawasan Timur Tengah yang sudah sangat kompleks.

Konflik yang melibatkan Hamas juga berpengaruh pada
kebijakan luar negeri negara-negara besar, terutama Amerika
Serikat dan negara-negara Eropa. AS secara konsisten
menyatakan bahwa Hamas adalah kelompok teroris, dan
dengan demikian, AS memberikan dukungan penuh terhadap
Israel dalam konflik ini. Sementara itu, negara-negara Eropa,
meskipun mendukung hak-hak Palestina, lebih memilih

28 | Ahmad Yani, dkk



pendekatan diplomatik dan lebih berhati-hati dalam
memberikan dukungan kepada Hamas, mengingat status
organisasi tersebut sebagai kelompok teroris.

Di sisi lain, aksi kekerasan yang dilakukan oleh Hamas
sering kali memperburuk citra Palestina di mata dunia
internasional. Pengeboman dan serangan roket terhadap
Israel tidak hanya menyebabkan kerusakan materi, tetapi juga
menciptakan ketegangan lebih lanjut antara kedua pihak dan
mempersulit upaya-upaya perdamaian. Oleh karena itu,
meskipun Hamas dianggap sebagai bagian integral dari
perjuangan Palestina, pendekatannya yang lebih militan sering
kali berkontribusi pada penurunan dukungan internasional
untuk Palestina.

A. Sejarah, Ideologi dan Kedudukan Hamas di Palestina

Hamas, yang berasal dari singkatan bahasa Arab Harakat
al-Mugawama al-Islamiyya atau Gerakan Perlawanan Islam,
adalah organisasi politik dan militan yang berfokus pada
perjuangan untuk mendirikan negara Palestina yang merdeka
dan mengusir pendudukan lIsrael dari wilayah Palestina.
Didirikan pada tahun 1987 selama Intifada pertama, Hamas
memiliki akar yang sangat kuat dalam tradisi Islam, terutama
dalam cabang ideologi Ikhwanul Muslimin, sebuah gerakan
Islam yang didirikan di Mesir pada tahun 1928 (Adwan, 2019).

Pada awalnya, Hamas bukanlah organisasi yang muncul
dari ruang hampa, melainkan bagian dari latar belakang
sejarah yang lebih besar tentang perjuangan Palestina

Transformasi Dunia Islam... | 29



melawan penjajahan dan pendudukan Israel. Palestina, yang
sejak awal abad ke-20 menjadi medan perebutan antara
kekuatan internasional dan wilayah Arab, mengalami kesulitan
yang luar biasa akibat pendudukan Israel pasca-Perang Arab-
Israel 1948 dan pembentukan negara Israel. Konflik ini
memuncak pada 1967 dengan Perang Enam Hari, di mana
Israel berhasil merebut lebih banyak wilayah Palestina,
termasuk Tepi Barat dan Gaza. Dalam periode ini, banyak
kelompok perlawanan yang muncul, dengan berbagai ideologi
dan tujuan, tetapi tidak ada satu pun yang berhasil
menggulingkan kekuasaan Israel atau mendorong solusi
damai yang langgeng (Faeq & Jahnata, 2020).

Seiring berjalannya waktu, perlawanan terhadap Israel
mengarah pada munculnya Hamas. Pada tahun 1987, dalam
suasana Intifada, yang merupakan pemberontakan rakyat
Palestina terhadap pendudukan Israel, Hamas mulai terbentuk
sebagai sayap militan dari Ikhwanul Muslimin di Palestina.
Organisasi ini dipimpin oleh Sheikh Ahmed Yassin, seorang
ulama yang sebelumnya aktif dalam kegiatan sosial dan
dakwah di Gaza. Hamas menyatakan tujuannya untuk
memperjuangkan Palestina melalui jihad dan membentuk
negara Islam Palestina yang bebas dari pendudukan Israel
(Hannase, 2018).

Pada tahun 2006, Hamas berhasil meraih kemenangan
besar dalam pemilu legislatif Palestina, yang dilaksanakan di
Gaza dan Tepi Barat. Kemenangan ini menandai titik balik
penting dalam sejarah Palestina. Hamas memenangkan

30 | Ahmad Yani, dkk



mayoritas kursi di Dewan Legislatif Palestina, mengalahkan
Fatah yang didukung oleh komunitas internasional.
Keberhasilan ini, meskipun disambut dengan antusiasme oleh
sebagian besar rakyat Palestina, juga menimbulkan
ketegangan besar di dalam politik Palestina. Hal ini berujung
pada perpecahan internal antara Hamas yang berbasis di Gaza
dan Fatah yang berbasis di Tepi Barat. Sejak saat itu, Gaza dan
Tepi Barat menjadi terpisah secara politik, dengan Gaza berada
di bawah kendali Hamas dan Tepi Barat dikuasai oleh Otoritas
Palestina yang didominasi oleh Fatah (Hannase, 2018).

Perjuangan Hamas sering kali dikaitkan dengan kekerasan
dan aksi-aksi militan yang berfokus pada serangan terhadap
Israel, termasuk peluncuran roket dan serangan bunuh diri.
Taktik ini menyebabkan Hamas digolongkan sebagai
organisasi teroris oleh banyak negara, termasuk Amerika
Serikat, Uni Eropa, dan Israel. Penyerangan ini menyebabkan
banyak korban jiwa, baik di pihak Israel maupun warga
Palestina yang terjebak dalam konflik tersebut. Namun, di sisi
lain, Hamas juga mendapati dukungan dari sejumlah negara di
dunia Arab dan Iran, yang melihat Hamas sebagai perlawanan
terhadap dominasi Israel dan Barat di Timur Tengah (“The
Polarization of the Hamas Movement in Palestine and Its
Influence on Indonesian Defense Issues: A Geopolitical and
Military Overview,” 2021).

Meskipun banyak kritik terhadap metode kekerasan yang
digunakan, Hamas tetap menjadi salah satu kekuatan politik
terbesar di Palestina, dengan basis dukungan yang solid di

Transformasi Dunia Islam... | 31



Gaza. Sejak menguasai Gaza pada tahun 2007, Hamas telah
menghadapi serangkaian serangan militer dari Israel,
termasuk beberapa pertempuran besar seperti Operasi Cast
Lead (2008-2009), Operasi Pillar of Defense (2012), dan Operasi
Protective Edge (2014). Konflik-konflik ini telah menambah
penderitaan rakyat Gaza yang sudah mengalami blokade dan
kesulitan ekonomi yang parah.

Namun, meskipun menghadapi tekanan internasional dan
dalam negeri, Hamas terus mempertahankan eksistensinya
dengan memainkan peran penting dalam politik Palestina.
Organisasi ini mengklaim bahwa mereka tidak akan pernah
mengakui keberadaan Israel dan menuntut pembentukan
negara Palestina yang utuh, dengan Yerusalem sebagai ibu
kota. Hamas juga menekankan pentingnya hak untuk kembali
bagi pengungsi Palestina yang diusir pada tahun 1948, sebuah
isu yang tetap menjadi inti dari konflik Israel-Palestina.

1. ldeologi Hamas

Didirikan pada tahun 1987, Hamas berawal sebagai sayap
politik dari Ikhwanul Muslimin di Palestina dan telah
berkembang menjadi salah satu aktor dominan dalam politik
dan konflik Palestina-Israel. Ideologi Hamas sangat
dipengaruhi oleh prinsip-prinsip Islamisme, perlawanan
terhadap Israel, dan perjuangan untuk kemerdekaan
Palestina. Dalam analisis ini, akan dibahas berbagai aspek yang
membentuk ideologi Hamas, termasuk tujuan mereka,
pendekatan terhadap konflik Palestina-Israel, serta pengaruh

32 | Ahmad Yani, dkk



ideologi Islam dalam membentuk arah politik kelompok ini
(Teiner, 2021).

Salah satu pilar utama ideologi Hamas adalah penolakan
terhadap keberadaan lIsrael di wilayah yang mereka klaim
sebagai tanah Palestina. Sejak awal berdirinya, Hamas
menganggap Israel sebagai penjajah dan menegaskan bahwa
Palestina adalah tanah Islam yang tidak dapat dibagi atau
diberikan kepada negara asing. Dalam Piagam Hamas yang
diterbitkan pada tahun 1988, kelompok ini menyatakan bahwa
tujuan utama mereka adalah membebaskan Palestina dari
pendudukan Israel dan mendirikan negara Islam di atasnya.
Piagam ini secara eksplisit menyatakan bahwa perang
terhadap Israel adalah kewajiban agama, dan bahwa
pembebasan Palestina hanya dapat tercapai melalui
perjuangan bersenjata (Rubinstein-Shemer & Flamer, 2024).

Selain itu, Hamas juga memandang konflik ini sebagai
bagian dari perjuangan yang lebih besar melawan kekuatan
imperialisme dan Barat, yang dianggap sebagai aktor utama
dalam mendukung keberadaan Israel. Dalam hal ini, ideologi
Hamas mengandung unsur anti-imperialisme dan kritik
terhadap peran negara-negara besar, terutama Amerika
Serikat, dalam mendukung kebijakan luar negeri Israel.
Pemikiran ini sejalan dengan pandangan banyak kelompok
Islam radikal di dunia yang melihat ketidakadilan internasional
sebagai faktor utama yang mempengaruhi ketidakmampuan
Palestina untuk mencapai kemerdekaan (Khumairoh & Fadhil,

2019).

Transformasi Dunia Islam... | 33



Di sisi lain, Hamas juga mengusung ideologi Islam sebagai
dasar bagi politik dan kebijakan mereka. Dalam pemahaman
Hamas, Islam bukan hanya agama, tetapi juga sistem politik
yang mencakup segala aspek kehidupan, mulai dari hukum,
ekonomi, hingga sosial. Oleh karena itu, Hamas berusaha
untuk menerapkan syariat Islam sebagai dasar pemerintahan
di Palestina, dengan tujuan membangun negara Islam yang
berdasarkan prinsip-prinsip Al-Qur'an dan Hadis. Mereka
percaya bahwa penerapan syariat akan membawa
kemakmuran dan kesejahteraan bagi umat Islam, serta
melindungi masyarakat dari nilai-nilai sekuler yang dianggap
merusak (Wagemakers, 2010).

Dalam praktiknya, ideologi Hamas juga mencerminkan
sifat konservatif dalam hal sosial dan budaya. Kelompok ini
menekankan pentingnya moralitas dan keluarga dalam
kehidupan masyarakat Palestina, dan sering kali mengkritik
gaya hidup Barat yang mereka anggap merusak nilai-nilai
Islam. Mereka mendukung pembatasan hak-hak perempuan
dalam beberapa aspek, serta mendukung penerapan hukum
Islam yang lebih ketat di wilayah yang mereka kuasai, seperti
Gaza. Hal ini menjadikan Hamas sebagai kelompok yang
konservatif dalam hal sosial, meskipun di sisi lain mereka
mengklaim sebagai pembela hak-hak umat Islam dalam
konteks perjuangan melawan Israel.

Penting untuk dicatat bahwa ideologi Hamas juga
berkembang seiring waktu. Seiring dengan pergeseran politik
dan dinamika regional, Hamas telah mencoba memperlihatkan

34 | Ahmad Yani, dkk



wajah yang lebih moderat dalam beberapa tahun terakhir,
meskipun tetap berpegang pada tujuan utama mereka, yaitu
pembebasan Palestina. Pada tahun 2017, Hamas merilis
dokumen kebijakan baru yang menggantikan beberapa bagian
dari Piagam mereka, dengan penekanan pada prinsip-prinsip
politik yang lebih pragmatis, termasuk pengakuan terhadap
perbatasan 1967 sebagai dasar negara Palestina dan
penolakan terhadap ideologi kekerasan terhadap sesama
Muslim. Namun, meskipun ada upaya untuk menampilkan diri
sebagai lebih moderat, Hamas tetap dipandang oleh banyak
pihak sebagai kelompok yang berkomitmen pada penggunaan
kekerasan dalam mencapai tujuan mereka (Khumairoh &
Fadhil, 2019).

Ideologi Hamas mencerminkan kompleksitas yang
mendalam dalam perjuangan Palestina. Kombinasi antara
perlawanan terhadap Israel, penerapan syariat Islam, serta
strategi politik yang sering kali melibatkan kekerasan,
menjadikan Hamas sebagai kelompok yang kontroversial.
Meski demikian, ideologi mereka tetap memiliki daya tarik bagi
sebagian besar masyarakat Palestina yang merasa
terpinggirkan dalam menghadapi ketidakadilan  dan
penindasan yang berlangsung selama puluhan tahun. Sebagai
bagian dari dinamika konflik Palestina-Israel, ideologi Hamas
terus berkembang dan menjadi salah satu faktor utama yang
mempengaruhi arah politik dan masa depan Palestina.

Transformasi Dunia Islam... | 35



2. Kedudukan Hamas di Palestina

Hamas, yang telah menjadi salah satu kelompok paling
dominan di Palestina, memainkan peran penting dalam
dinamika politik, sosial, dan militer negara tersebut. Didirikan
pada tahun 1987, Hamas awalnya adalah cabang dari Ikhwanul
Muslimin yang beroperasi di Palestina, namun sejak itu telah
berkembang menjadi salah satu kekuatan utama dalam politik
Palestina. Kedudukan Hamas di Palestina sangat dipengaruhi
oleh beberapa faktor, mulai dari perjuangan melawan
pendudukan Israel hingga kebijakan internal yang diterapkan
di Gaza, wilayah yang kini dikuasai mereka (Khumairoh &
Fadhil, 2019).

Sejak kemenangan mereka dalam pemilu legislatif
Palestina pada 2006, Hamas telah memegang kekuasaan atas
Gaza, sementara Otoritas Palestina di bawah pimpinan
Mahmoud Abbas menguasai Tepi Barat. Keberhasilan Hamas
dalam mengalahkan Fatah dan merebut kontrol Gaza pada
tahun 2007 telah mengarah pada pembelahan politik yang
signifikan di Palestina, dengan dua entitas terpisah yang
masing-masing dipimpin oleh kelompok yang berbeda.
Pembelahan ini menyebabkan kesulitan dalam mencapai
kesepakatan politik nasional yang lebih luas, mengingat
ketegangan yang terus-menerus antara Hamas dan Fatah.

Menurut Dr. Khaled Hroub, seorang ahli dalam studi Timur
Tengah, "Hamas tidak hanya sebuah kelompok militan, tetapi
juga sebuah gerakan politik yang memperoleh legitimasi
melalui hasil pemilu yang sah. Mereka mewakili sebagian besar

36 | Ahmad Yani, dkk



populasi Palestina yang merasa bahwa solusi damai melalui
negosiasi dengan Israel, seperti yang diupayakan oleh Fatah,
telah gagal untuk memberikan hasil yang signifikan."
Pandangan ini menunjukkan bahwa Hamas memperoleh
dukungan bukan hanya karena tindakan militernya, tetapijuga
karena peranannya sebagai alternatif bagi banyak orang
Palestina yang merasa frustrasi dengan ketidakmampuan
Otoritas Palestina dalam mencapai perdamaian atau
kemerdekaan (Rinaldy, 2023).

Namun, meskipun Hamas memiliki legitimasi politik
melalui pemilu, mereka juga dihadapkan pada tantangan
besar, baik dari dalam maupun luar Palestina. Di dalam negeri,
kekuasaan Hamas sering dikritik karena menerapkan kebijakan
yang lebih otoriter, termasuk pembatasan hak-hak individu
dan kebebasan sipil, terutama terhadap kelompok yang
memiliki pandangan berbeda. Di luar negeri, Hamas secara
luas dianggap sebagai organisasi teroris oleh Israel, Amerika
Serikat, dan Uni Eropa, yang membuat hubungan internasional
Palestina semakin rumit.

Dr. Fawzi Barhoum, juru bicara Hamas, menyatakan
bahwa "Hamas adalah representasi dari perlawanan rakyat
Palestina terhadap penjajahan Israel dan negara-negara Barat
yang mendukungnya." Hal ini menunjukkan bahwa ideologi
Hamas yang berfokus pada perlawanan bersenjata dan
ketidakmampuan untuk berkompromi dengan Israel
menjadikannya sebagai aktor yang sangat dipengaruhi oleh
dinamika konflik bersenjata dan perlawanan terhadap

Transformasi Dunia Islam... |37



pendudukan. Kedudukan Hamas di Palestina juga dipengaruhi
oleh dukungan yang diterimanya dari negara-negara seperti
Iran dan kelompok-kelompok lain yang sejalan dengan
ideologi perlawanan terhadap Israel. Bantuan ini memberikan
Hamas sumber daya yang signifikan untuk terus beroperasi,
meskipun negara-negara Barat dan negara-negara Arab
tertentu berusaha mengisolasi mereka secara politik dan
ekonomi (Zakaria et al., 2015).

Oleh karena itu, kedudukan Hamas di Palestina adalah
kompleks dan berlapis. Sebagai kekuatan dominan di Gaza,
mereka memiliki pengaruh besar dalam kehidupan politik dan
sosial Palestina. Namun, mereka juga menghadapi tantangan
internal dan eksternal yang besar, baik dari segi legitimasi
politik, ekonomi, maupun hubungan internasional. Pendapat
ahli seperti Hroub dan Barhoum menunjukkan bahwa Hamas
tidak hanya berfungsi sebagai kelompok militan, tetapi juga
sebagai aktor politik yang berusaha membentuk masa depan
Palestina dalam konteks perlawanan terhadap Israel dan
kebijakan internasional yang lebih besar.

3. Peran Hamas dalam Dinamika Konflik Palestina dan
Upaya Perjuangan Kemerdekaan Palestina

Hamas lahir pada periode Intifada pertama, sebagai reaksi
terhadap penindasan yang dialami oleh rakyat Palestina di
bawah penjajahan Israel. Organisasi ini didirikan oleh Sheikh
Ahmed Yassin, yang pada saat itu menjadi pemimpin spiritual
Ikhwanul Muslimin di Palestina. Sejak awal, Hamas mengusung

38 | Ahmad Yani, dkk



ideologi yang kuat terkait dengan pembebasan Palestina
melalui perlawanan bersenjata, dan menolak setiap bentuk
negosiasi atau kompromi dengan Israel yang dianggap sebagai
penjajah. Pendirian Hamas bertujuan untuk menggantikan
Organisasi Pembebasan Palestina (PLO) yang lebih
mengedepankan diplomasi dan perundingan (Mhadhbi,
2023).

Hamas secara cepat tumbuh menjadi salah satu organisasi
politik dan militan paling berpengaruh di Palestina, terutama
setelah berhasil memenangkan pemilu legislatif Palestina pada
tahun 2006. Kemenangan ini menandai titik balik yang
signifikan dalam dinamika politik Palestina, karena Hamas
berhasil menggantikan Fatah yang sebelumnya dominan
dalam PLO. Namun, kemenangan ini juga menyebabkan
terjadinya konflik internal antara Hamas dan Fatah, yang
berujung pada perpecahan wilayah Palestina menjadi dua
entitas politik yang terpisah, Gaza yang dikuasai oleh Hamas
dan Tepi Barat yang dikuasai oleh Otoritas Palestina yang
dipimpin oleh Fatah(Ho Hengkyo, 2019).

Hamas memainkan peran ganda dalam konflik Palestina,
sebagai kekuatan politik dan sebagai kelompok militan. Dari
sisi politik, Hamas memperjuangkan pembentukan negara
Palestina yang merdeka dengan ibu kota di Yerusalem dan
kembali ke perbatasan 1967. Hamas menolak semua bentuk
perundingan dengan |Israel yang tidak menyertakan
pengakuan terhadap hak-hak rakyat Palestina. Dengan
demikian, peran Hamas sering kali diwarnai oleh ketegangan

Transformasi Dunia Islam... | 39



dengan negara-negara Barat dan lIsrael, yang melihatnya
sebagai organisasi teroris karena taktik perlawanan yang
digunakan, termasuk serangan roket dan serangan bunuh diri
(Hengky, 2019).

Namun, dari sisi militan, Hamas telah menjadi tulang
punggung perlawanan bersenjata terhadap Israel. Mereka
berperang dengan menggunakan berbagai taktik, termasuk
serangan roket, penyelundupan senjata, serta pertempuran di
darat dengan pasukan lIsrael. Walaupun taktik ini sering
mengundang kritik internasional, terutama dari negara-negara
yang mendukung Israel, Hamas tetap mempertahankan
pandangannya bahwa perlawanan bersenjata adalah satu-
satunya jalan untuk mencapai kemerdekaan Palestina
(Mardenis, 2012).

Menurut Profesor Noam Chomsky, seorang intelektual
dan ahli politik, Hamas berperan dalam mempertahankan hak-
hak Palestina yang selama ini diabaikan oleh komunitas
internasional. Chomsky mengungkapkan bahwa '"Hamas
bukanlah organisasi teroris dalam arti yang diterima secara
internasional, melainkan organisasi yang berjuang untuk hak-
hak dasar rakyat Palestina yang terus diperlakukan sebagai
warga negara kelas dua di bawah pendudukan Israel."
Pandangan ini mencerminkan keyakinan bahwa, meskipun
taktik yang digunakan oleh Hamas kontroversial, tujuan
akhirnya adalah untuk membebaskan rakyat Palestina dari
penjajahan dan memastikan hak mereka untuk hidup dalam
kemerdekaan dan martabat (Wahab, 2021).

40 | Ahmad Yani, dkk



Dalam konteks perjuangan kemerdekaan, Hamas terus
mengedepankan pentingnya pemersatu bangsa Palestina.
Organisasi ini menekankan bahwa kemerdekaan Palestina
hanya dapat tercapai jika seluruh wilayah Palestina, termasuk
Gaza, Tepi Barat, dan Yerusalem, kembali menjadi milik rakyat
Palestina. Oleh karena itu, Hamas menolak segala bentuk
perjanjian damai yang memberikan pengakuan terhadap Israel
atau menyerahkan sebagian wilayah Palestina kepada negara
penjajah tersebut (Darman et al., 2022).

Salah satu tokoh yang banyak berkontribusi dalam analisis
perjuangan Palestina, seperti Edward Said, berpendapat
bahwa  perjuangan Hamas adalah  refleksi  dari
ketidakmampuan masyarakat internasional dalam mencapai
solusi yang adil bagi Palestina. Dalam bukunya The Question of
Palestine, Said menulis, "Palestina bukan hanya masalah
teritorial, tetapi juga masalah hak asasi manusia yang
terabaikan oleh dunia internasional." Ia menekankan bahwa
tanpa adanya penyelesaian yang sah dan adil, organisasi
seperti Hamas akan terus menjadi bagian dari dinamika
perlawanan terhadap ketidakadilan. Namun, tantangan utama
bagi Hamas adalah bagaimana menjembatani perbedaan
ideologis dan politik di antara faksi-faksi Palestina. Ketika
Fatah lebih terbuka terhadap proses perdamaian dengan
Israel, Hamas menganggap proses tersebut sebagai
pengkhianatan terhadap hak-hak rakyat Palestina. Oleh
karena itu, perpecahan antara Hamas dan Fatah sering kali
menghambat usaha untuk menciptakan sebuah front

Transformasi Dunia Islam... | 41



persatuan yang kuat dalam perjuangan melawan Israel (Ho,
2019).

Sebagai organisasi yang lahir dari perlawanan terhadap
pendudukan Israel, Hamas tidak hanya berfungsi sebagai
kekuatan militan, tetapi juga sebagai representasi politik yang
berjuang untuk pembebasan Palestina. Meski menghadapi
banyak tantangan, baik internal maupun eksternal, Hamas
tetap menjadi aktor kunci dalam perjuangan kemerdekaan
Palestina. Pandangan internasional yang terbagi-bagi
mengenai Hamas mencerminkan kompleksitas perjuangan
Palestina itu sendiri, yang melibatkan aspek politik, ideologis,
dan kemanusiaan. Dalam analisisnya, banyak ahli, termasuk
Noam Chomsky dan Edward Said, sepakat bahwa perjuangan
Hamas, meskipun kontroversial, adalah bagian integral dari
upaya untuk mencapai keadilan dan kemerdekaan bagi rakyat
Palestina.

Sejarah perjuangan kemerdekaan Palestina dimulai pada
masa Perang Dunia |, ketika wilayah Palestina berada di bawah
kekuasaan Kekaisaran Ottoman. Setelah perang, Palestina
menjadi mandat Inggris berdasarkan keputusan Liga Bangsa-
Bangsa pada tahun 1922. Selama periode ini, ketegangan
antara penduduk Arab Palestina dan imigran Yahudi yang
didorong oleh gerakan Zionis meningkat. Konflik ini
memuncak dengan pembentukan negara Israel pada tahun
1948, yang menyebabkan perang Arab-Israel pertama dan
pengusiran ratusan ribu orang Palestina dari tanah mereka,

42 | Ahmad Yani, dkk



peristiwa yang dikenal sebagai Nakba atau "bencana" bagi
rakyat Palestina.

Setelah pengakuan internasional terhadap Israel,
Palestina terus berjuang untuk mendapatkan kembali
tanahnya, yang kini terbagi menjadi dua wilayah utama: Tepi
Barat yang diduduki oleh Israel dan Gaza yang dikuasai oleh
Hamas. Meskipun ada beberapa upaya perdamaian, seperti
Perjanjian Oslo pada tahun 1993, yang berusaha
menyelesaikan  konflik dan  memberikan  sebagian
kemerdekaan kepada Palestina, hasilnya sering kali tidak
memadai dan konflik terus berlanjut. Sebagian besar
perjuangan  kemerdekaan Palestina, meskipun ada
pendekatan diplomatik, tidak dapat dipisahkan dari upaya
militan yang dilakukan oleh kelompok-kelompok seperti
Hamas. Hamas, yang didirikan pada tahun 1987 selama Intifada
pertama, adalah kelompok yang menentang setiap bentuk
negosiasi dengan Israel dan berfokus pada perlawanan
bersenjata. Organisasi ini, yang berkembang di Gaza,
mengusung ideologi Islamisme dan nasionalisme Palestina,
dengan tujuan utama mendirikan negara Palestina yang
merdeka dan mengusir pendudukan Israel.

Dalam pandangan Hamas, perlawanan bersenjata adalah
satu-satunya cara untuk mendapatkan kemerdekaan
Palestina, dan mereka tidak mengakui eksistensi Israel. Taktik
yang digunakan oleh Hamas, seperti serangan roket dan
operasi militer di Gaza, sering kali mengundang kecaman
internasional, tetapi bagi banyak warga Palestina, Hamas

Transformasi Dunia Islam... | 43



dipandang sebagai simbol perlawanan terhadap penjajahan
Israel yang tidak menunjukkan tanda-tanda berkurang.
Namun, upaya Hamas dalam memperjuangkan kemerdekaan
Palestina juga menemui tantangan internal. Salah satu
tantangan terbesar adalah perpecahan internal yang terjadi
antara Hamas dan faksi Fatah. Perbedaan ideologi antara
kedua kelompok ini mengarah pada perpecahan politik dan
kekuasaan, dengan Hamas menguasai Gaza dan Fatah
menguasai Tepi Barat. Ketidakmampuan untuk menyatukan
kedua faksi ini sering kali menjadi penghalang besar dalam
perjuangan kemerdekaan Palestina yang lebih luas.

Sejak Hamas menguasai Gaza pada tahun 2007, wilayah ini
telah mengalami blokade yang ketat oleh Israel dan Mesir,
yang memperburuk kondisi kemanusiaan. Blokade ini
melarang masuknya banyak barang, termasuk bahan bakar,
obat-obatan, dan barang-barang kebutuhan pokok lainnya,
yang menyebabkan krisis kemanusiaan yang semakin parah.
Bahkan, PBB menyebut Gaza sebagai "penjara terbesar di
dunia" karena pembatasan yang ketat terhadap kebebasan
bergerak bagi warga Gaza. Selain itu, serangan militer Israel
yang terjadi secara berkala di Gaza menyebabkan banyak
korban jiwa dan kerusakan infrastruktur yang parah, membuat
wilayah ini semakin terisolasi dan miskin. Dalam situasi seperti
ini, perjuangan kemerdekaan Palestina menjadi lebih rumit,
karena rakyat Palestina tidak hanya berjuang melawan
pendudukan Israel tetapi juga berhadapan dengan isolasi
internasional dan konflik internal yang berkelanjutan.

44 | Ahmad Yani, dkk



Tabel 1. Peran Hamas Dalam Upaya Kemerdekaan Palestina

Aspek

Perjuangan Militer

Pemerintahan
Gaza

Peran Hamas
Hamas memimpin berbagai serangan
terhadap Israel sebagai bagian dari
perjuangan bersenjata untuk kemerdekaan
Palestina.
Sejak 2007, Hamas telah menguasai Jalur
Gaza dan membentuk pemerintahan yang
independen di wilayah tersebut.

Kegiatan Sosial

Mobilisasi Politik

Hamas menyediakan berbagai layanan
sosial, termasuk pendidikan, kesehatan, dan
bantuan kemanusiaan kepada rakyat
Palestina.

Hamas berperan aktif dalam mobilisasi
rakyat Palestina untuk melawan
pendudukan Israel dan memperjuangkan
kemerdekaan negara Palestina.

Hamas menyebarkan ideologi yang

Penyebaran berlandaskan pada perlawanan terhadap
Ideologi Israel dan mendirikan negara Palestina yang
merdeka.
Hamas menentang Perjanjian Oslo yang
Penentangan dianggapnya sebagai bentuk pengakuan
Terhadap terhadap eksistensi Israel, dan memilih

Perjanjian Oslo

untuk terus berjuang melalui jalan
perlawanan.

Diplomasi dan
Aliansi

Hamas berusaha memperkuat hubungan
dengan negara-negara Arab dan kelompok-
kelompok internasional yang mendukung
perjuangan Palestina.

Transformasi Dunia Islam... | 45



B. Posisi Negara-Negara Arab dan Timur Tengah dalam
Menghadapi Peran Hamas dalam Konflik Palestina

Konflik Palestina-Israel yang sudah berlangsung selama
beberapa dekade telah menarik perhatian dunia internasional,
terutama negara-negara di kawasan Timur Tengah dan negara-
negara Arab. Hamas, sebagai salah satu kelompok politik dan
militer utama Palestina, memainkan peran yang sangat
signifikan dalam konflik ini. Sebagai organisasi yang berjuang
untuk pembebasan Palestina, Hamas tidak hanya menghadapi
Israel, tetapi juga berhadapan dengan negara-negara Arab
yang memiliki peran penting dalam dinamika geopolitik
kawasan. Posisi negara-negara Arab dan Timur Tengah
terhadap peran Hamas dalam konflik Palestina sangat
beragam, tergantung pada kepentingan politik, ekonomi, dan
ideologi masing-masing negara (Syahab, 2017).

Negara-negara Arab memiliki kepentingan yang besar
terhadap Palestina karena faktor solidaritas agama dan
sejarah perjuangan bersama melawan pendudukan Israel.
Namun, sikap mereka terhadap Hamas tidak selalu seragam.
Beberapa negara Arab, seperti Iran, mendukung penuh
Hamas, sementara negara lain, seperti Mesir dan Arab Saudi,
terkadang memiliki hubungan yang lebih kompleks dengan
kelompok ini. Dalam konteks ini, penting untuk menganalisis
faktor-faktor yang mempengaruhi posisi negara-negara Arab
dan Timur Tengah terhadap Hamas, serta dampaknya
terhadap jalannya konflik Palestina (Rahman, 2020).

46 | Ahmad Yani, dkk



Konflik Palestina-Israel terus berlangsung dengan
intensitas yang tinggi, menyebabkan ketegangan di tingkat
internasional, terutama di kawasan Timur Tengah. Salah satu
pemain utama dalam konflik ini adalah Hamas, sebuah
organisasi yang berfokus pada pembebasan Palestina dan
melawan pendudukan Israel. Posisi negara-negara Arab dan
negara-negara Timur Tengah terhadap Hamas dalam konteks
ini beragam, dipengaruhi oleh berbagai faktor politik, ideologi,
serta kepentingan strategis masing-masing negara. Analisis
terhadap posisi negara-negara ini memberikan gambaran yang
lebih jelas mengenai tantangan yang dihadapi dalam mencari
solusi yang komprehensif untuk konflik Palestina (Jazuli et al.,
2023).

Menurut Dr. Ahmed Youssef, seorang analis politik asal
Mesir, posisi negara-negara Arab terhadap Hamas dipengaruhi
oleh dua faktor utama: pertama, kepentingan politik
domestik, dan kedua, dinamika geopolitik yang lebih luas.
"Mesir, Saudi, dan negara-negara Teluk memiliki kekhawatiran
terkait ideologi dan kebijakan Hamas yang lebih radikal,
sementara Iran melihat Hamas sebagai sekutu dalam
perjuangan melawan Israel dan dominasi Barat," ujar Dr.
Youssef. Dia juga menekankan bahwa meskipun solidaritas
terhadap Palestina tetap menjadi prinsip dasar, banyak negara
Arab yang lebih memilih pendekatan pragmatis yang
melibatkan negosiasi dengan Israel untuk mencapai
perdamaian.

Transformasi Dunia Islam... | 47



Meskipun ada kesamaan dalam mendukung Palestina,
sikap negara-negara Arab terhadap Hamas sangat dipengaruhi
oleh pertimbangan politik, ideologi, dan hubungan
internasional masing-masing. Keberagaman ini menciptakan
tantangan besar dalam upaya untuk menciptakan perdamaian
yang langgeng di Palestina, karena tidak semua negara Arab
memiliki pandangan yang sama tentang cara terbaik untuk
mendukung perjuangan Palestina. Oleh karena itu, penting
untuk menciptakan konsensus di antara negara-negara Arab
agar dapat mendukung Hamas secara lebih efektif tanpa
menambah ketegangan di kawasan yang sudah rapuh
(Rahmani, 2023).

Posisi negara-negara Arab dan Timur Tengah terhadap
peran Hamas dalam konflik Palestina sangat dipengaruhi oleh
faktor-faktor politik, ideologi, dan kepentingan strategis.
Mesir dan Arab Saudi cenderung mengambil pendekatan
moderat, berusaha mendukung rekonsiliasi Palestina sambil
menjaga stabilitas kawasan, sementara Iran memberikan
dukungan penuh terhadap Hamas sebagai sekutu dalam
perjuangan melawan Israel. Negara-negara Teluk, di sisi lain,
lebih mengutamakan hubungan dengan Barat dan Israel, yang
membuat mereka cenderung menjauh dari Hamas. Dengan
begitu, meskipun ada kesamaan dalam mendukung Palestina,
sikap negara-negara ini menunjukkan bahwa konflik Palestina
lebih kompleks daripada sekadar dukungan terhadap satu
kelompok atau solusi tertentu (Simanjorang et al., 2023).

48 | Ahmad Yani, dkk



1. Posisi Mesir terhadap Hamas

Mesir memiliki peran yang sangat penting dalam konflik
Palestina, baik secara geografis maupun politis. Sebagai
negara yang berbatasan langsung dengan Gaza, Mesir sering
kali menjadi mediator dalam upaya rekonsiliasi antara Hamas
dan Fatah, serta dalam perundingan dengan Israel. Namun,
hubungan Mesir dengan Hamas tidak selalu harmonis. Mesir,
di bawah kepemimpinan Presiden Abdel Fattah el-Sisi, sering
kali memperlakukan Hamas dengan hati-hati, terutama karena
hubungan Hamas dengan Ikhwanul Muslimin yang dianggap
sebagai ancaman terhadap stabilitas Mesir. Setelah
penggulingan Presiden Mohamed Morsi pada 2013, hubungan
Mesir dengan Hamas semakin memburuk karena kedekatan
Hamas dengan kelompok Ikhwanul Muslimin.

Namun, Mesir tetap memiliki kepentingan untuk menjaga
kestabilan Gaza dan berperan sebagai penjaga keamanan
kawasan, terutama di wilayah Sinai. Dalam hal ini, Mesir
cenderung mengambil pendekatan yang pragmatis, yaitu
mendukung rekonsiliasi antara Hamas dan Fatah agar
Palestina memiliki pemerintahan yang lebih bersatu. Mesir
juga sering memfasilitasi gencatan senjata dan bantuan
kemanusiaan ke Gaza, meskipun tidak sepenuhnya
mendukung kebijakan Hamas yang lebih radikal.

2. Posisi Arab Saudi terhadap Hamas

Arab Saudi, sebagai negara dengan pengaruh besar di
dunia Arab, juga memiliki posisi yang kompleks terhadap

Transformasi Dunia Islam... | 49



Hamas. Secara historis, Arab Saudi mendukung perjuangan
Palestina, tetapi tidak selalu mendukung Hamas sebagai
organisasi yang mewakili seluruh rakyat Palestina. Saudi lebih
memilih untuk mendukung Otoritas Palestina (PA) yang
dipimpin oleh Fatah dan Presiden Mahmoud Abbas, karena
dianggap lebih moderat dan lebih bersedia untuk bernegosiasi
dengan Israel. Arab Saudi juga lebih mendukung solusi dua
negara yang diakui secara internasional, yang bertujuan untuk
mencapai perdamaian antara Palestina dan Israel.

Sejak 2007, ketika Hamas mengambil alih Gaza, hubungan
Saudi dengan Hamas semakin merenggang. Saudi
mengkhawatirkan bahwa kekuatan Hamas akan mengganggu
stabilitas kawasan, mengingat peran kelompok ini dalam
mendukung kelompok-kelompok Islam radikal lainnya.
Namun, meskipun demikian, dalam beberapa tahun terakhir,
Saudi mulai membuka saluran komunikasi dengan Hamas,
meskipun dengan tujuan untuk mendorong rekonsiliasi di
Palestina dan menjaga kestabilan regional. Secara
keseluruhan, Arab Saudi berusaha untuk menyeimbangkan
antara mendukung Palestina dan menjaga hubungan dengan
negara-negara Barat serta Israel.

3. Posisi Iran terhadap Hamas

Iran adalah salah satu negara yang paling mendukung
Hamas di kawasan Timur Tengah. Dukungan Iran terhadap
Hamas berlandaskan pada ideologi yang sejalan, terutama
dalam hal penentangan terhadap Israel dan kebijakan Barat.

50 | Ahmad Yani, dkk



Iran melihat Hamas sebagai sekutu penting dalam upaya untuk
memperjuangkan pembebasan Palestina dan memperkuat
pengaruh Iran di dunia Arab. Dukungan Iran kepada Hamas
bukan hanya dalam bentuk bantuan finansial, tetapi juga
dalam bentuk dukungan militer, seperti pelatihan dan
pengiriman senjata. Bagi Iran, hubungan dengan Hamas
adalah bagian dari strategi besar untuk mengimbangi
kekuatan Israel di kawasan, serta untuk memperluas
pengaruhnya di dunia Arab. Selain itu, Iran juga melihat
dukungan terhadap Hamas sebagai cara untuk memperkuat
posisinya dalam menghadapi blok negara-negara Teluk yang
lebih pro-Barat. Meski demikian, hubungan ini juga membawa
tantangan, karena banyak negara Arab, terutama negara-
negara Teluk seperti Arab Saudi dan UEA, melihat Iran sebagai
ancaman dan tidak menyukai kedekatannya dengan Hamas.

4. Posisi Negara-Negara Teluk

Negara-negara Teluk, seperti Uni Emirat Arab (UEA) dan
Bahrain, memiliki pandangan yang berbeda terhadap Hamas
dibandingkan dengan negara-negara seperti Iran atau Mesir.
Meskipun mereka mendukung Palestina secara prinsipil,
negara-negara Teluk lebih mengutamakan stabilitas kawasan
dan hubungan baik dengan negara-negara Barat, termasuk
Israel. Oleh karena itu, mereka cenderung mendukung solusi
yang lebih moderat dan berupaya menghindari ketegangan
dengan negara-negara besar. Pada 2020, setelah
penandatanganan Kesepakatan Abraham yang menormalisasi

Transformasi Dunia Islam... | 51



hubungan antara UEA, Bahrain, dan Israel, posisi negara-
negara Teluk terhadap Hamas semakin jauh. Negara-negara ini
melihat Hamas sebagai penghalang bagi perdamaian dan
kestabilan kawasan, terutama karena kelompok ini menolak
segala bentuk normalisasi dengan Israel. Negara-negara Teluk,
dalam hal ini, lebih memilih untuk mendorong solusi damai
yang melibatkan negosiasi langsung antara Palestina dan

Israel.

Tabel 2. Posisi Negara Arab dan Timur Tengah Terhadap

Hamas
Negara Posisi Alasan
Terhadap Hamas
Mesir khawatir terhadap
hubungan Hamas dengan
Terkadang Ikhwanul Muslimin yang
Mesir mendukung, dianggap ancaman bagi
namun hati-hati stabilitas Mesir. Mesir
terhadap Hamas.  berfokus pada rekonsiliasi
Palestina dan menjaga
stabilitas regional.
Saudi lebih mengutamakan
kestabilan kawasan dan
Lebih mendukung mendukung solusi dua
. Otoritas Palestina  negara yang diakui secara
Arab Saudi (PA) daripada internasional. Hamas
Hamas. dianggap mengganggu
proses perdamaian dengan
Israel.
Iran Mendukung Iran melihat Hamas sebagai

penuh Hamas.

sekutu dalam perjuangan

52 | Ahmad Yani, dkk



melawan Israel dan
kebijakan Barat,
memberikan dukungan
finansial dan militer untuk
memperkuat posisi Hamas.

UEA cenderung lebih

Lebih memilih mendukung hubungan
mendukung solusi  dengan Barat dan Israel,
Uni Emirat moderat, terutama setelah normalisasi
Arab (UEA)  menghindari hubungan dengan Israel.
keterlibatan Hamas dianggap sebagai
dengan Hamas. penghalang bagi stabilitas
kawasan.
Sama seperti UEA, Bahrain menandatangani
. Kesepakatan Abraham
mendukung solusi o .
dengan Israel, memilih solusi
. moderat dan . .
Bahrain . . perdamaian yang melibatkan
menghindari .
negosiasi langsung antara
ketegangan .
Palestina dan Israel, bukan
dengan Hamas.
Hamas.
ik
Memberikan Qatar memberikan '
- dukungan kemanusiaan dan
dukungan politik .\ .
politik, tetapi mencoba
kepada Hamas, . ;
Qatar menjaga keseimbangan

meskipun dengan
pendekatan yang
lebih moderat.

dalam hubungan dengan
negara-negara Barat dan
Israel.

Transformasi Dunia Islam... | 53



54 | Ahmad Yani, dkk



BAB IV

Kelompok Houthi di Yaman: Sejarah,
Ideologi, dan Dinamika Konflik

Iin Mutmainnah

Ceiad

Kelompok Houthi yang juga dikenal sebagai Ansarullah
(Penolong Agama Allah) merupakan kekuatan utama dalam
konflik Yaman yang telah berlangsung lebih dari satu dekade.
Mereka bermula sebagai gerakan agama dan politik di Yaman
Utara pada awal 1990-an berakar dari aliran Syiah Zaidiyah di
Yaman (Patnistik, 2024). Houthi dibawah pimpinan pendirinya
yaitu Hussein Bareddin al-Houthi mengkritik keras
pemerintahan presiden Ali Abdullah Saleh serta kebijakan
asing Amerika Serikan dan Israel serta menentang penyebaran
Wahabbisme yang didukung Arab Saudi.

Setelah invasi Amerika Serikat ke Irak tahun 2003, Houthi
mengadopsi slogan anti-Amerika dan anti-Israel yang keras,
sebagaimana slogannya seperti:

Transformasi Dunia Islam... | 55



 FEE-SPPIPNY~ Q-SSP §
ademeti e B emn g T )
B Guitted 3 (gudis  Sitiodd ¥

Adapun arti dari slogan tersebut yaitu “Allah Maha Besar,
kematian bagi Amerika, kematian bagi Israel, laknat bagi
yahudi, dan pertolongan (kemenangan) bagi Islam (BBC,
2024). Pada tahun 2004 konflik terbuka pertama meletus
ketika pemerintah Saleh berusaha membungkam gerakan ini
yang menyebabkan Hussein al-Houthi tewas dan kemudian
menjadi “syahid” bagi pendukungnya. Sejak saat itu, di bawah
kepemimpinan saudaranya Abdul Malik al-Houthi, kelompok
Houthi terus berkembang dan memainkan peran sentral
dalam politik serta militer Yaman.

Awalnya, Houthi merupakan gerakan sosial dan
keagamaan yang menentang marginalisasi politik dan
ekonomi yang dialami komunitas Zaidi di Yaman, namun
seiring waktu, kelompok ini berkembang menjadi kekuatan
militer yang signifikan dan berperan sentral dalam dinamika
konflik Yaman modern.

Konflik yang melibatkan Houthi tidak hanya berdimensi
lokal, tetapi juga memiliki implikasi geopolitik yang luas,
mengingat posisi strategis Yaman yang terletak di
persimpangan jalur pelayaran internasional, khususnya Selat
Bab el-Mandeb yang menghubungkan Laut Merah dan Teluk

56 | Ahmad Yani, dkk



Aden. Konflik ini juga menjadi arena persaingan pengaruh
regional antara kekuatan besar seperti Arab Saudi dan Iran,
yang mendukung pihak-pihak berbeda dalam perang saudara
tersebut. Dalam konteks sejarah dunia Islam modern, konflik
Yaman dan peran Houthi mencerminkan kompleksitas
hubungan antara identitas keagamaan, politik lokal, dan
intervensi kekuatan global yang saling bertautan.

Secara kronologis, beberapa peristiwa penting yang
membentuk  dinamika  kelompok  Houthi  meliputi:
pemberontakan pertama pada 2004, serangkaian konflik
bersenjata hingga 2010, penguasaan Sanaa pada 2014,
intervensi koalisi Arab Saudi pada 2015, serta eskalasi serangan
di Laut Merah dan wilayah sekitarnya pada 2023-2025. Selama
periode ini, Houthi tidak hanya memperkuat posisi militer,
tetapi juga mengembangkan struktur pemerintahan alternatif
di wilayah yang mereka kuasai, termasuk pengelolaan
administrasi dan layanan publik.

Transformasi Houthi dari gerakan lokal menjadi kekuatan
militer yang signifikan menunjukkan kompleksitas konflik
Yaman yang tidak hanya bersifat internal, tetapi juga
dipengaruhi oleh dinamika geopolitik regional dan
internasional. Peran ideologi Syiah Zaidi dan dukungan Iran
menjadi kunci dalam memahami motivasi dan strategi
kelompok ini, yang terus menjadi faktor utama dalam
ketidakstabilan Yaman dan kawasan sekitarnya hingga saat ini.

Untuk lebih mengenal kelompok ini, akan dibahas secara
mendalam sejarah munculnya Houthi, eskalasi konflik hingga

Transformasi Dunia Islam... | 57



situasi saat ini, ideologi kelompok, basis dukungan sosial,
dinamika politik domestik dan internasional, serta strategi
militer dan taktik yang mereka gunakan.

A. Sejarah Awal Kemunculan

Sejarah pembentukan kelompok ini berakar pada
ketidakpuasan sosial, politik, dan ekonomi yang dialami oleh
komunitas Zaidi sejak lama, terutama di provinsi Saada. Zaidi
merupakan cabang Syiah yang memiliki tradisi keagamaan dan
politik yang kuat di Yaman selama berabad-abad, namun sejak
penyatuan Yaman pada 1990, komunitas ini mengalami
marginalisasi oleh pemerintah pusat yang didominasi oleh
kelompok Sunni. Ketegangan ini memicu lahirnya gerakan
perlawanan yang kemudian dikenal sebagai Houthi, dinamai
dari keluarga Houthi yang menjadi tokoh sentral dalam
gerakan tersebut.

Kelompok Houthi pada mulanya adalah gerakan teologis
moderat bernama Al-Shabab Al-Mu’min (Pemuda Mu’min)
yang didirikan pada awal 1990-an di Provinsi Saada, Yaman
Utara. Ketika itu Hussein Badreddin al-Houthi, seorang ulama
dan pemimpin karismatik, mulai mengorganisasi komunitas
Zaidi untuk menentang apa yang mereka anggap sebagai
diskriminasi dan intervensi asing, khususnya pengaruh
Amerika Serikat dan Arab Saudi di Yaman.

Mereka lahir dari tradisi Zaidiyah yang memiliki sejarah
panjang di Yaman Utama, termasuk pendirian kerajaan
Zaidiyah pada awal abad ke-20. Hussein Badreddin al-Houthi

58 | Ahmad Yani, dkk



berasal dari keluarga religius berpengaruh yang
memanfaatkan masjid dan sekolah agama di Saada untuk
menyebarkan ajarannya yang menekankan perlawanan
terhadap penguasa yang dianggap korup dan intervensi asing.
Gerakan ini kemudian tumbuh terutama di kalangan pemuda
Zaydi yang kurang puas dengan pemerintahan pusat yang
berorientasi Sunni dan berpihak kepada Arab Saudi.

Pada tahun 2004, pemerintahan Ali Abdullah Saleh
melancarkan operasi militer untuk menekan Houthi yang
memuncak dengan terbunuhnya Hussein al-Houthi dalam
baku tembak pada September 2004. Kejadian ini justru
memperkuat gerakan Houthi. Hussein menjadi figur “syahid”
dan kepemimpinan berpindah kepada saudaranya Abdul Malik
al-Houthi. Setelah kematiannya, kelompok ini
mengintensifkan perlawanan bersenjata melawan pemerintah
pusat di wilayah Saada dan sekitarnya.

Pada fase awal sekitar tahun 2004 hingga 2010,
berlangsung beberapa putaran konflik dengan pemerintah
Yaman bekerja sama dengan koalisi Arab Saudi melakukan
serangkaian operasi militer di wilayah utara. Misalnya pada
tahun 2009-2010, militer Yaman melancarkan penyerangan
besar yang mengguncang Saada dan menimbulkan ribuan
orang mengungsi akibat penyerangan tersebut. Namun
Houthi berhasil bertahan dan pasukannya semakin
terorganisir. Seiring waktu, Houthi mengubah nama
kelompoknya menjadi Ansarullah (Penolong Allah) yang
mengadopsi simbolisme baru dan memperluas perekrutan.

Transformasi Dunia Islam... |59



Sebagian besar pendukung mereka berasal dari suku-suku
Zaidi di pegunungan utara Yaman yang merasa terpinggirkan
secara ekonomi dan politik oleh rezim sentralis di Sana’a.
(Hammond, 2012) Agenda awal Houthi yang menentang
imperialisme dan korupsi pemerintah membuatnya popular
diantara masyarakat miskin utara Yaman sehingga basis
dukungan mereka tumbuh dalam satu dekade pertama abad
ke-21.

B. Perkembangan Konflik dan Eskalasi Hingga Situasi
Terkini

Konflik Houthi dengan pemerintah Yaman meluas ke
arena nasional pada tahun 2011. Saat Yama dilanda
demonstrasi Arab Spring menuntut reformasi, Houthi ikut
dalam protes menentang pemerintahan Saleh. (Riedel, 2017)
Meski Saleh akhirnya mundur dan digantikan Abd Rabbu
Mansour Hadi lewat dialog nasional, penyelesaian politik yang
diupayakan gagal memuaskan semua pihak. Proposal federal
enam wilayah terbukti tidak memuaskan kelompok Houthi
karena pembagian wilayah dinilai merugikan mereka. Pada
tahun 2014 Houthi menjalin aliansi pragmatis dengan mantan
Presiden Saleh yang merupakan lawan politiknya di masa lalu
untuk merebut kekuasaan. Dengan dukungan pasukan setia
Saleh, pada Agustus 2014 Houthi berhasil menguasai ibukota
Sana’a yang memaksa Presiden Hadi melarikan diri ke Aden.
Penguasaan Sana’a ini memicu intervensi militer koalisi
pimpinan Arab Saudi pada Maret 2015 (Operasi Badai

60 | Ahmad Yani, dkk



Pemulihan) yang menargetkan posisi-posisi Houthi dengan
pemboman udara dan blokade laut.

Perang yang pecah sejak 2015 ini menyebabkan bencana
kemanusiaan terburuk di dunia, dengan puluhan ribu korban
jiwa dan jutaan pengungsi. Setelah tahun-tahun awal perang
yang intensif, konflik sempat mengalami kebekuan relatif.
Pada 2018 tercapai gencatan senjata di pelabuhan Hodeidah
namun tidak bertahan lama. Pada April 2022 PBB memediasi
gencatan senjata dua bulan antara kubu Saudi dan Houthi,
yang sempat diperpanjang hingga Oktober 2022. (Alghobari,
2022) Gencatan ini memungkinkan beberapa kapal bahan
bakar memasuki Hodeidah dan penerbangan komersial
terbatas dari Sana’a, namun negosiasi damai yang lebih luas
gagal disepakati sebelum gencatan tersebut berakhir.

Kelompok Houthi menggunakan strategi militer dan
politik yang kompleks untuk mempertahankan dan
memperluas  pengaruhnya. Secara  militer, mereka
mengandalkan  taktik  gerilya, penggunaan senjata
konvensional dan tidak konvensional, serta serangan rudal
balistik dan drone yang semakin canggih, yang sebagian besar
didukung oleh transfer teknologi dan pelatihan dari Iran.
Serangan-serangan ini tidak hanya menargetkan pasukan
pemerintah dan koalisi, tetapi juga infrastruktur sipil dan jalur
pelayaran internasional, seperti serangan di Laut Merah yang
mengancam keamanan maritim global. Secara politik, Houthi
membangun struktur pemerintahan alternatif di wilayah yang
mereka kuasai, mengelola administrasi dan layanan publik,

Transformasi Dunia Islam... | 61



serta melakukan diplomasi terbatas dengan aktor regional dan
internasional, termasuk pembicaraan dengan Uni Eropa dan
mediasi oleh negara-negara seperti Oman dan Norwegia.

Dampak konflik ini terhadap stabilitas regional sangat
signifikan. Yaman yang secara geografis strategis berada di
pintu gerbang Selat Bab el-Mandeb, jalur pelayaran vital yang
menghubungkan Laut Merah dengan Samudra Hindia,
menjadi pusat perhatian global. Serangan Houthi terhadap
kapal-kapal niaga dan tanker minyak di Laut Merah telah
mengganggu  perdagangan  internasional, = memaksa
perusahaan pelayaran untuk mengambil jalur alternatif yang
lebih panjang dan mahal, serta meningkatkan risiko keamanan
maritim. Hal ini memicu pembentukan koalisi maritim
internasional yang dipimpin oleh Amerika Serikat dan negara-
negara sekutu untuk melindungi jalur pelayaran tersebut dan
menegakkan kebebasan navigasi sesuai hukum maritim
internasional.

Secara statistik, konflik Yaman telah menimbulkan
kerugian manusia dan material yang sangat besar. Menurut
data Perserikatan Bangsa-Bangsa, lebih dari 10.000 orang,
mayoritas warga sipil, telah tewas sejak intervensi koalisi Arab
Saudi pada 2015, dan sekitar tiga juta orang mengungsi akibat
perang saudara ini. Infrastruktur vital seperti rumah sakit,
sekolah, dan fasilitas air bersih banyak yang rusak atau hancur,
memperparah krisis kemanusiaan yang sudah sangat kritis.
Selain itu, blokade dan pembatasan akses bantuan
kemanusiaan yang diberlakukan oleh berbagai pihak,

62 | Ahmad Yani, dkk



termasuk Houthi, semakin memperburuk kondisi warga sipil
yang terjebak dalam konflik.

Konflik ini juga menimbulkan dampak ekonomi yang luas,
terutama terhadap sektor pelayaran dan perdagangan di Laut
Merah. Serangan Houthi yang terus-menerus terhadap kapal-
kapal komersial meningkatkan biaya asuransi dan operasional
pelayaran, serta mengganggu pasokan energi dan barang-
barang penting ke berbagai negara. Hal ini tidak hanya
berdampak pada Yaman, tetapi juga pada ekonomi global
yang bergantung pada jalur pelayaran tersebut. Indonesia,
sebagai anggota Dewan International Maritime Organization
(IMO), memiliki peran strategis dalam mendukung upaya
internasional untuk menjaga keamanan maritim di kawasan
ini, termasuk melalui dukungan terhadap resolusi Dewan
Keamanan PBB yang menuntut penghentian serangan Houthi.

Selain itu, keterlibatan aktor eksternal seperti Iran dalam
mendukung Houthi dengan pelatihan militer, suplai senjata
canggih seperti rudal balistik dan drone, serta dukungan
logistik, memperumit upaya penyelesaian konflik. Dukungan
ini  memungkinkan  Houthi untuk mempertahankan
kemampuan tempur yang signifikan dan melakukan serangan
lintas batas yang menimbulkan ketegangan lebih lanjut di
kawasan. Iran memandang dukungan kepada Houthi sebagai
bagian dari strategi geopolitik untuk memperluas
pengaruhnya di Timur Tengah dan menantang dominasi Arab
Saudi serta sekutunya.

Transformasi Dunia Islam... | 63



Secara keseluruhan, dinamika konflik Yaman dan peran
Houthi mencerminkan interaksi kompleks antara faktor
internal dan eksternal, dimana identitas sektarian,
kepentingan politik, dan persaingan regional saling bertautan.
Konflik ini tidak hanya menimbulkan penderitaan besar bagi
rakyat Yaman, tetapi juga mengancam stabilitas dan
keamanan kawasan serta tatanan hukum internasional,
khususnya dalam konteks hukum humaniter dan hukum
maritim.

Memasuki 2023, saat eskalasi konflik bergeser ke perairan
internasional sebagai reaksi atas perang Israel Hamas
(Oktober 2023), Houthi melancarkan serangkaian serangan
drone, misil balistik, dan kapal cepat bersenjata terhadap
kapal-kapal komersial di Laut Merah dan Selat Bab al-Mandab.
(Africa Center for Strategic Studies, 2025) Mereka menyatakan
serangan ini ditujukan pada kapal yang mereka anggap
“membantu Israel” serta untuk memprotes pendudukan
Gaza. Serangan-serangan tersebut membuat lintasan
pelayaran global terganggu, memaksa rerouting kapal dagang
dan naiknya biaya pengiriman. Respons Barat muncul dalam
bentuk patroli maritim gabungan dan serangan udara oleh AS-
Inggris terhadap sasaran militer Houthi pada Januari 2024,
yang menarget fasilitas misil dan drone Houthi di wilayah
Yaman . Meskipun demikian, pada 2025 Houthi tetap
menguasai sebagian besar Yaman barat dan utara termasuk
ibukota Sana’a, sementara pemerintahan yang diakui
internasional berpusat di Aden dan diyakini lemah. Kondisi

64 | Ahmad Yani, dkk



kemanusiaan terus buruk: diperkirakan 19,5 juta penduduk
(lebih dari 50% populasi) masih memerlukan bantuan
kemanusiaan pada awal 2025. (Aljazeera, 2025)

C. Analisis Ideologi

Secara ideologi, Houthi berciri khas sebagai kelompok
Syiah Zaidiyah yang memadukan elemen keagamaan,
nasionalisme Yaman, dan populisme anti-korupsi. Mereka
mengidentifikasi diri dalam tradisi Zaidiyah yang merupakan
bagian aliran Syiah lokal yang menekankan penentangan
terhadap penguasa yang dianggap zalim.

Hussein al-Houthi sendiri menjadikan prinsip ajaran Syiah
Zaidi, yang menekankan keadilan sosial, penolakan terhadap
dominasi asing, dan perlindungan identitas keagamaan
mereka. Selain itu, hubungan strategis dengan Iran menjadi
faktor penting dalam perkembangan kelompok ini. Iran
memberikan dukungan politik, pelatihan militer, dan suplai
senjata yang memperkuat kemampuan tempur Houthi,
menjadikan mereka sebagai proxy regional dalam persaingan
kekuatan di Timur Tengah. Dukungan ini memungkinkan
Houthi mengoperasikan senjata canggih seperti rudal balistik
dan drone, yang telah digunakan dalam berbagai serangan di
dalam dan luar Yaman.

Dari aspek agama, mereka menolak konsep
kepemimpinan berlapis (ayatullah) ala Syiah yaitu percaya
pada dua belas imam yang ditunjuk oleh Allah dan tidak
menerapkan taqgiyah (penyembunyian identitas) seperti di

Transformasi Dunia Islam... | 65



Iran, sehingga ideologi mereka memiliki perbedaan penting
dengan Syiah mayoritas global.

Houthi juga mengadopsi elemen anti-imperialisme dan
pro-resistansi. Sejak awal, mereka menentang kebijakan AS
dan Israel di kawasan. Setelah konflik Irak 2003, Houthi
menggelorakan slogan ‘“Kematian bagi Amerika, kematian
bagi Israel, kutuk bagi Yahudi” , yang mengakar pada citra
mereka sebagai “poros perlawanan” bersama Hizbullah dan
Hamas melawan pengaruh Barat. (BBC, 2003) Namun para
analis menyarankan agar Houthi tidak dianggap semata-mata
sebagai proxy Iran. Meski didukung Iran, kelompok ini memiliki
agenda nasional tersendiri — menghentikan korupsi dalam
pemerintahan Yaman dan memperoleh kekuasaan politik -
dan juga didorong oleh kebanggaan nasional dan budaya lokal.
(Calson, 2024) Ideologi Houthi juga berkembang waktu ke
waktu: di bawah Abdul-Malik al-Houthi, retorika mereka
cenderung semakin menyiratkan hasrat berkuasa secara
terbuka, selain tetap mempertahankan simbol keagamaan dan
kultural Zaydi.

D. Basis Pendukung Sosial

Kelompok Houthi memperoleh dukungan kuat terutama
dari komunitas Zaidiyah di pegunungan utara Yaman. Populasi
Zaidiyah umumnya bermukim di provinsi Saada, Amran, dan
Sanaa bagian utara. Sebagai minoritas Syiah terbesar di
Yaman, mereka memiliki sejarah perlawanan terhadap rezim
sentral (misalnya pemberontakan terhadap dinasti Ottoman

66 | Ahmad Yani, dkk



dan Arab Saudi di masa lampau). Reuters mencatat bahwa
Kota Tua Sanaa—dengan mayoritas Zaydi—merupakan “basis
pendukung alami” Houthi . Di wilayah ini, slogan dan simbol
Houthi (seperti grafiti “poros perlawanan”) mudah diterima
karena sejalan dengan perasaan anti-AS dan anti-Israel yang
sudah ada.

Selain basis tradisionalnya, Houthi juga berhasil merekrut
anggota dari kalangan sosial lain. Misalnya, dalam beberapa
kesempatan mereka merekrut militan Sunni (termasuk
mantan pejuang Salafi) yang bersekutu dengan mereka dalam
menentang pemerintah pusat atau dalam konflik sektarian
dengan Al Qaeda/Yahudilain di Yaman . Mereka menggunakan
jaringan sosial dan lembaga keagamaan setempat untuk
menyebarluaskan propaganda—seperti saluran televisi Al-
Masirah  dan radio komunitas—yang menekankan
pembangunan ekonomi dan keadilan sosial, serta penolakan
terhadap marginalisasi masyarakat utara . Basis dukungan lain
meliputi suku-suku di pegunungan, sebagian militer yang
masih loyal kepada Saleh (setelah perseteruan mereka
berubah haluan ke Houthi pada 2014), dan populasi sipil miskin
yang terabaikan oleh pemerintah pusat. Dengan melakukan
pelayanan sosial (misalnya mendistribusikan bantuan) dan
mengisi  kekosongan kelembagaan, Houthi mampu
mempertahankan simpati sebagian rakyat walaupun dituduh
melakukan penindasan terhadap oposisi internal dan
minoritas Sunni di wilayah yang mereka kuasai.

Transformasi Dunia Islam... | 67



E. Dinamika Politik dan Peran Aktor Domestik-Internasional

Secara domestik, konflik Yaman melibatkan banyak aktor.
Pasca pengambilalihan Sana’a, kubu Houthi berperang
melawan pemerintahan resmi Presiden Hadi (kemudian
Presidensial Council di Aden) yang diakui PBB. Sebelumnya,
Hadi dilantik menggantikan Saleh di bawah kesepakatan
transisi 2011, namun ketidakmampuan pemerintahannya
mengakhiri kekerasan dan keluhan suku telah melemahkan
legitimasi. Aliansi Houthi dengan mantan Presiden Saleh
(pasca 2014) merupakan dinamika kunci: meskipun Saleh
awalnya melawan Houthi, ia berbalik mendukung
pemberontakan mereka demi melengserkan Hadi . Taktik
“pola putar pasukan” ini mewakili konstelasi politik Yemen
yang fluid. Sayangnya, setelah aliansi itu berhasil menguasai
Sana’a, Saleh kemudian terbunuh oleh Houthi sendiri pada
2017, menandakan kerapuhannya.

Faksi politik domestik lain juga berperan penting.
Separatis selatan yang tergabung dalam Southern Transitional
Council (STC) mendukung pemisahan wilayah selatan Yaman
dan sesekali bentrok dengan pemerintah pusat serta Koalisi
Arab; konflik dua front ini mempersulit negosiasi damai.
Kelompok-kelompok Islamis seperti Islah (afiliasi Ikhwanul
Muslimin) menjadi oposisi internal terhadap Houthi, walau
pembagian kekuasaan dan intervensi militer Saudi kadang-
kadang mengakibatkan kerja sama tak langsung antara Islah
dan pemerintah pusat. Kelompok teror Al-Qaeda di
Semenanjung Arab (AQAP) dan ISIS juga memanfaatkan

68 | Ahmad Yani, dkk



kekacauan untuk memperluas wilayah, hingga konfrontasi
mereka dengan Houthi memperumit situasi keamanan.

Pada tingkat internasional, pengaruh signifikan datang
dari Iran dan Arab Saudi. Pemerintah Saudi Arabia memandang
Houthi sebagai proxy Iran yang memperluas “poros Syiah” di
kawasan. (Bayoumy, 2014) Saudi memimpin koalisi militer dari
2015 hingga memblokade dan mengebom wilayah Houthi.
Amerika Serikat (dengan Inggris dan beberapa sekutu Barat)
mendukung Saudi secara logistik dan intelijen pada masa awal
perang, meskipun tekanan publik akhirnya memaksa AS
melepaskan sebagian dukungan senjata pada 2021 karena
krisis kemanusiaan. Sebaliknya, Iran secara terbuka
menyambut kemenangan Houthi pada 2014 dan dilaporkan
menyuplai senjata, pelatihan, dan dana ke Houthi . Meski
jumlah bantuan Iran tidak diungkap pasti, beberapa pejabat
Yaman menyatakan bahwa senjata Iran telah diselundupkan
ke Yaman melalui rute laut selama lebih dari setahun
menjelang pendudukan Sana’a, dan pasukan Houthi bahkan
dikirim ke Iran dan Lebanon untuk pelatihan militer. (Calson,
2024) Pada saat yang sama, analis mencatat bahwa Houthi
menegaskan cita-cita Yaman-nasionalis mereka sendiri;
dukungan Iran lebih bersifat simbiosis pragmatis daripada
dominasi ideologis.

Selain itu, aktor global lain turut berperan. PBB melalui
utusannya (misalnya Hans Grundberg) mendorong gencatan
senjata dan perundingan damai . Uni Emirat Arab, awalnya
partner Saudi dalam koalisi, akhirnya menarik sebagian

Transformasi Dunia Islam... | 69



pasukannya dan mendukung milisi sekutu yang berkonflik
dengan Houthi di beberapa front selatan. Kelompok sipil
internasional (NGO) dan media global seperti BBC, Al Jazeera,
dan Reuters terus melaporkan kondisi lapangan,
mempengaruhi persepsi publik internasional. Saat krisis
regional muncul (misal konflik Israel-Palestina), Houthi
memanfaatkannya untuk membentuk aliansi politik dengan
Iran dan Hezbollah, serta mendapat perhatian global. Secara
keseluruhan, dinamika politik melibatkan perpaduan
kepentingan lokal (perebutan kekuasaan dalam negeri) dan
geopolitik (pertarungan pengaruh Saudi-Iran, serta tekanan
diplomasi global).

F. Strategi Militer dan Taktik Tempur

Militer Houthi menerapkan berbagai strategi guerilla dan
konvensional dalam perjuangan mereka. Secara geografis,
mereka memanfaatkan medannya yang pegunungan utara
untuk serangan mendadak dan pertahanan bertingkat. Pada
tahap awal, tentara Houthi menggunakan senapan serbu,
mortir, dan roket jarak pendek melawan pasukan pemerintah
yang lebih besar. Lambat laun, mereka mengembangkan
kemampuan rudal balistik dan drone. Dukungan Iran tampak
dalam bentuk transfer teknologi UAV (pesawat tanpa awak)
berkemampuan serang. Misalnya, Houthi memodifikasi drone
Qasef-1 (jangkauan ~200 km) dan Waid-1 (rangkap ~900 km)
berpeluru untuk menyerang target jauh . Model Waid-2 yang
lebih baru bahkan diduga mampu menjangkau sebagian besar

70 | Ahmad Yani, dkk



kawasan Timur Tengah, termasuk Israel . Secara demonstratif,
misil balistik buatan Houthi telah ditembakkan menuju Israel
dan kapal-kapal di Laut Merah. Salah satu serangan misil
balistik Houthi berhasil menewaskan tiga awak kapal kargo
True Confidence di Laut Merah pada Maret 2024 . Hampir
seluruh perlengkapan anti kapal Houthi merupakan rekayasa
ulang dari desain Iran, menunjukkan keterbatasan produksi
dalam negeri.

Selain teknologi canggih, Houthi juga mengandalkan
taktik milisi tradisional. Mereka menggunakan senapan mesin
berat, senjata anti-pesawat, ranjau darat, dan mortir dalam
pertempuran darat. Anggota Houthi terkenal menggunakan
bom rakitan serta kapal cepat bersenjata kecil untuk menarget
kapal musuh dan patroli laut. Pertempuran kota juga sering
terjadi ketika Houthi merebut atau mempertahankan
permukiman. Dalam beberapa tahun terakhir, mereka juga
menerjunkan child soldiers (dilaporkan oleh PBB dan LSM)
untuk operasi darat, dan membentuk unit elit pasukan khusus.
Sistem komando Houthi relatif terdesentralisasi; militan loyal
di berbagai provinsi dapat bertindak otonom sesuai arahan
pimpinan pusat di Sana’a.

Salah satu taktik penting Houthi adalah penggunaan
propaganda militer. Setiap keberhasilan, seperti pertahanan di
marib atau serangan rudal, segera diunggah melalui saluran
resmi Al-Masirah sebagai pencitraan. Mereka juga kerap
melakukan parade militer untuk menunjukkan kekuatan rudal
dan drone mereka kepada publik maupun lawan. Taktik

Transformasi Dunia Islam... | 71



pengepungan dan blokade lokal juga dipakai: misalnya, Houthi
menguasai wilayah Sanaa dan pelabuhan Laut Merah
(Hodeidah), mengendalikan masuknya barang ke wilayah yang
mereka kuasai dan menekan pemerintah pusat secara
ekonomi. Dalam beberapa kasus, mereka membatasi aliran
makanan atau memanfaatkan titik-titik krusial (seperti
bendungan sedia) untuk bernegosiasi. Penggunaan taktik
mobile, seperti serbuan kilat dan penarikan cepat (hit-and-
run), makin meningkat berkat kendaraan lapis baja ringan dan
sistem komunikasi lapangan.

Terakhir, Houthi terbuka dalam menyerang target non-
militer sebagai tekanan politik, misalnya pemboman
pembangkit listrik, penghancuran jaringan suplai logistik
musuh, atau penahanan sandera untuk menukar tahanan.
Dalam fase kontemporer, mereka juga memperluas jangkauan
operasi ke luar Yaman, misalnya dengan menyerang kilang
minyak dan fasilitas pengisian bahan bakar di Saudi, serta ikut
serta dalam kampanye pro-Iran di zona konflik lain. Semua ini
menunjukkan bahwa strategi militer Houthi bersifat asimetris:
memanfaatkan bantuan eksternal (Iran) dan dukungan lokal,
menyesuaikan taktik antara perang konvensional dan gerilya,
serta memanfaatkan ancaman regional untuk mencapai tujuan
domestik.

72 | Ahmad Yani, dkk



G. Analisis Pelanggaran Hukum Internasional oleh
Kelompok Houthi

Kelompok Houthi dalam konflik Yaman telah menjadi
subjek perhatian serius dalam konteks pelanggaran hukum
internasional, khususnya hukum humaniter internasional
(International Humanitarian Law/IHL) yang mengatur
perlindungan terhadap warga sipil dan pembatasan
penggunaan kekerasan dalam konflik bersenjata. Houthi,
sebagai aktor non-negara yang terlibat dalam perang saudara,
telah melakukan berbagai tindakan yang dinilai melanggar
prinsip-prinsip dasar hukum perang, termasuk serangan
terhadap penduduk sipil, penggunaan senjata terlarang, serta
blokade kemanusiaan yang memperparah krisis di Yaman.

Salah satu pelanggaran yang paling mencolok adalah
serangan langsung terhadap warga sipil dan infrastruktur sipil.
Dalam banyak insiden, kelompok Houthi dituduh melakukan
serangan rudal dan drone yang menargetkan kawasan
pemukiman, pasar, dan fasilitas publik, yang mengakibatkan
jatuhnya korban sipil dalam jumlah besar. Misalnya, serangan-
serangan yang dilancarkan oleh Houthi di berbagai wilayah
Yaman dan bahkan di luar negeri, seperti serangan ke wilayah
Arab Saudi dan serangan terhadap kapal-kapal di Laut Merah,
telah menimbulkan kerusakan luas dan korban jiwa di
kalangan warga sipil. Tindakan ini bertentangan dengan
prinsip diskriminasi dan proporsionalitas dalam hukum
humaniter internasional, yang mengharuskan para pihak
dalam konflik untuk membedakan antara sasaran militer dan

Transformasi Dunia Islam... |73



sipil serta menghindari kerugian yang berlebihan terhadap
warga sipil.

Selain itu, Houthi juga dituduh menggunakan senjata yang
dilarang oleh hukum perang. Laporan dari berbagai lembaga
internasional dan pengamat militer menunjukkan bahwa
kelompok ini menggunakan rudal balistik dan drone yang
dipasok dan dikembangkan dengan dukungan Iran, termasuk
jenis-jenis senjata yang memiliki potensi untuk menyebabkan
kerusakan besar dan sulit dikendalikan. Penggunaan senjata
semacam ini, terutama jika diarahkan ke sasaran sipil atau
tanpa memperhatikan dampak kemanusiaan, dapat
dikategorikan sebagai pelanggaran hukum humaniter
internasional dan bahkan kejahatan perang. Misalnya,
serangan terhadap fasilitas penahanan di Kota Dhamar pada
2019 yang menewaskan lebih dari 100 tahanan merupakan
contoh nyata pelanggaran berat yang melibatkan Houthi dan
koalisi lawan dalam konflik ini. (Prakoso dkk, 2021)

Blokade dan pembatasan akses bantuan kemanusiaan
yang diberlakukan oleh Houthi juga menjadiisu penting dalam
analisis pelanggaran hukum internasional. Blokade ini
menghambat masuknya pasokan makanan, obat-obatan, dan
bantuan medis ke wilayah yang dikuasai Houthi, sehingga
memperburuk kondisi kelaparan dan penyakit di kalangan
penduduk sipil. Menurut hukum humaniter internasional,
khususnya Konvensi Jenewa dan protokol tambahan, pihak-
pihak dalam konflik wajib memastikan akses bantuan
kemanusiaan yang tidak terhalang kepada warga sipil yang

74 | Ahmad Yani, dkk



membutuhkan. Pembatasan yang dilakukan oleh Houthi ini
tidak hanya melanggar kewajiban tersebut, tetapi juga
memperdalam krisis kemanusiaan yang sudah sangat parah di
Yaman.

Selain pelanggaran langsung terhadap warga sipil dan
bantuan kemanusiaan, Houthi juga terlibat dalam praktik
perekrutan anak-anak sebagai kombatan, yang merupakan
pelanggaran serius terhadap hukum internasional hak asasi
manusia dan hukum humaniter. Penggunaan anak-anak dalam
konflik bersenjata dilarang secara tegas oleh berbagai
instrumen internasional, termasuk Protokol Tambahan | dan Il
Konvensi Jenewa serta Konvensi Hak Anak. Praktik ini tidak
hanya melanggar hukum, tetapi juga menimbulkan dampak
psikologis dan sosial yang mendalam bagi generasi muda di
Yaman.

Dalam konteks hukum pidana internasional, tindakan-
tindakan yang dilakukan oleh Houthi dapat dikategorikan
sebagai kejahatan perang dan kejahatan terhadap
kemanusiaan. Kejahatan perang mencakup pelanggaran serius
terhadap hukum humaniter internasional, seperti serangan
yang disengaja terhadap warga sipil, penggunaan senjata
terlarang, dan perlakuan kejam terhadap tahanan. Kejahatan
terhadap kemanusiaan meliputi tindakan sistematis atau
meluas yang menyerang penduduk sipil, termasuk
pembunuhan, penyiksaan, dan pengusiran paksa. Beberapa
laporan dan analisis menyebutkan bahwa konflik di Yaman
telah mencapai tingkat keparahan yang memungkinkan

Transformasi Dunia Islam... |75



intervensi pengadilan pidana internasional, seperti Mahkamah
Pidana Internasional (ICC), untuk mengadili para pelaku
pelanggaran tersebut sesuai dengan Statuta Roma dan
Piagam PBB.

Respons internasional terhadap pelanggaran yang
dilakukan oleh Houthi juga mencerminkan keseriusan isu ini.
Dewan Keamanan PBB telah mengeluarkan beberapa resolusi
yang menuntut penghentian serangan dan pelanggaran
terhadap warga sipil, serta menyerukan agar semua pihak
memberikan akses penuh kepada bantuan kemanusiaan.
Namun, implementasi resolusi ini sering kali terhambat oleh
kondisi di lapangan dan kepentingan geopolitik para aktor
yang terlibat. Selain itu, beberapa negara dan organisasi
internasional telah memberlakukan sanksi terhadap individu
dan entitas yang terkait dengan kelompok Houthi sebagai
upaya menekan pelanggaran dan mendorong penyelesaian
damai.

Secara keseluruhan, tindakan kelompok Houthi dalam
konflik Yaman menunjukkan pola pelanggaran hukum
internasional yang serius dan berulang, yang tidak hanya
memperburuk penderitaan rakyat Yaman tetapi juga
menimbulkan tantangan besar bagi penegakan hukum
internasional dalam konflik bersenjata modern. Pelanggaran
ini mencakup serangan terhadap warga sipil, penggunaan
senjata terlarang, pembatasan bantuan kemanusiaan, serta
perekrutan anak-anak sebagai kombatan. Penanganan
pelanggaran ini memerlukan upaya terpadu dari komunitas

76 | Ahmad Yani, dkk



internasional, termasuk mekanisme hukum dan diplomasi,
untuk memastikan akuntabilitas dan perlindungan hak asasi
manusia di tengah konflik yang terus berlangsung.

Transformasi Dunia Islam... | 77



78 | Ahmad Yani, dkk



BAB YV

Hubungan Nabi Muhammad SAW dengan
Yahudi Sehingga Menijalin Kerja sama di
Madinah

Sri Karmila Dol

Hubungan antara Nabi Muhammad SAW dan suku Yahudi
di Madinah dianggap sebagai salah satu bagian penting dari
sejarah Islam. Setelah hijrah ke Madinah, Nabi Muhammad
SAW menemukan masyarakat yang dibangun oleh berbagai
kelompok yang mencakup orang-orang Yahudi yang telah
menetap di sana jauh sebelumnya. Keberagaman tersebut
menimbulkan tantangan dalam membangun hubungan yang
harmonis yang didekati Muhammad SAW melalui konsep-
konsep kesetaraan, perdamaian, dan toleransi. Hal ini tidak
hanya untuk memperkuat hubungan antar agama, tetapi juga
untuk menjaga ketertiban sosial di Madinah (Abdullah, 2009).

Pada awal kedatangan Nabi Muhammad SAW di Madinah,
beliau berusaha menjalin kerja sama dengan berbagai

Transformasi Dunia Islam... |79



kelompok, termasuk komunitas Yahudi, yang memiliki
pengaruh politik dan ekonomi yang cukup besar di Madinah.
Nabi SAW menyusun Piagam Madinah yang memuat hak dan
tanggung jawab semua kelompok yang tinggal di Madinah,
baik Muslim maupun non-Muslim. Piagam tersebut
menekankan pentingnya saling menghormati, kerja sama
untuk menjaga keamanan, dan hidup berdampingan secara
damai. Meskipun demikian, hubungan ini terkadang tegang,
terkadang karena ketegangan politik dan agama yang
mendasarinya (Anas & Adinugraha, 2017).

Beberapa catatan sejarah menyebutkan bahwa pada
awalnya masyarakat Yahudi di Madinah bereaksi positif
terhadap kedatangan Nabi Muhammad SAW karena mereka
melihat adanya kesamaan ajaran dan nilai-nilai dalam Islam
dibandingkan dengan agama mereka. Namun, seiring
berjalannya  waktu, ketegangan muncul, terutama
menyangkut dimensi politik dan keinginan Nabi Muhammad
SAW untuk mengonsolidasikan kekuasaan politik di Madinah
yang tidak selalu sejalan dengan kepentingan kaum Yahudi.
Sebagian kelompok Yahudi merasa terancam oleh pengaruh
sang Nabi dan hal ini akhirnya memicu konflik (Anwar, 2016).

Meskipun masih ada ketegangan dalam hubungan
tersebut, Nabi Muhammad SAW bersikap diplomatis dan tidak
secara langsung menghadapi orang-orang Yahudi. Dalam
beberapa kasus, beliau menunjukkan kebijaksanaan dan tidak
membalas bahkan ketika beberapa kelompok supremasi
Yahudi melanggar perjanjian. Hal ini menggarisbawahi salah

80 | Ahmad Yani, dkk



satu nilai dasar yang dipegang oleh Nabi Muhammad SAW
yaitu menyeimbangkan keadilan, berusaha menjaga hubungan
baik selama tidak ada pihak yang melanggar perjanjian atau
menimbulkan ancaman terhadap ketertiban masyarakat
Madinah (A’yun, Zulfikri & Hakim, 2022).

A. Kondisi Sosial Politik Madinah Sebelum Kedatangan Nabi
Muhammad SAW

Sebelum Nabi Muhammad SAW datang, Madinah
merupakan kawasan beragam suku dan agama. Selain
terdapat suku Arab seperti Aus dan Khazraj, Madinah juga
muncul oleh komunitas Yahudi yang sudah cukup lama berada
di daerah tersebut. Secara sosial, oleh Madinah, keberadaan
Yahudi tidak hanya sebagai suatu kelompok agama tetapi
memiliki peran dan penganut selalu dalam upaya ekonomi dan
politik. Mereka memfasilitasi perdagangan dan memberikan
kekayaan yang cukup di masyarakat Madinah (Fatmah, 2018).
Namun, meskipun adanya semua keberagaman ini,
masyarakat Madinah dihadapkan pada ketidakstabilan politik
yang cukup berat.

Pertikaian suku Aus dan Khazraj sudah ada sejak dulu, dan
mereka kerap terlibat dalam perang saudara. Pertikaian ini
menyebabkan perpecahan di antara suku-suku Arab dan
berdampak terhadap sosial Madinah secara menyeluruh.
Kondisi yang tidak stabil tersebut menciptakan ancaman yang
tidak diinginkan serta kebutuhan yang sangat mendesak
terhadap seorang pemimpin yang mampu menyatukan

Transformasi Dunia Islam... | 81



berbagai suku dan golongan yang ada dalam masyarakat
Madinah. Berdasarkan Haris (2016), masyarakat Madinah
sangat memerlukan seorang pemimpin yang dapat
menyelesaikan konflik secara internal.

Selain konflik antarsuku, ketegangan antara suku Arab
dan komunitas Yahudi juga menjadi tantangan besar bagi
Madinah. Kaum Yahudi memiliki pengaruh politik dan ekonomi
yang cukup besar yang sering kali berbenturan dengan
kepentingan suku Arab, terutama dalam hal perdagangan dan
kekuasaan. Namun, terlepas dari ketegangan tersebut,
komunitas Yahudi pada awalnya menyambut baik kedatangan
Nabi Muhammad SAW sebagai sosok yang akan memberikan
solusi bagi permasalahan mereka. Mereka berharap bahwa
Nabi Muhammad SAW akan mampu menciptakan perdamaian
di Madinah dan menyelesaikan perpecahan yang terjadi
(Hasibuan, 2024).

Kedatangan Nabi Muhammad SAW ke Madinah tidak
hanya membawa harapan baru bagi umat Islam, tetapi juga
bagi umat Yahudi yang tengah mencari pemimpin yang adil
dan bijaksana. Sebelum kedatangan Nabi Muhammad, sistem
kepemimpinan di Madinah terbilang kacau dan lemah karena
terjadi pertikaian di antara golongan-golongan yang hanya
ingin melayani kepentingan mereka sendiri daripada berupaya
mencapai solusi yang inklusif. Nabi Muhammad SAW tampil
sebagai pemersatu yang luar biasa dari semua golongan yang
bersaing atas dasar keadilan dan kebijaksanaan yang tak

82 | Ahmad Yani, dkk



tertandingi yang ditunjukkannya dalam piagam Madinah yang
ia buat (Kristianto & Al Farisi, 2024).

Sebelum datangnya nabi Muhammad SAW, Madinah
adalah sebuah sistem masyarakat yang pluralistik dan memiliki
ketegangan di dalamnya, baik di antara suku-suku Arab
maupun dengan komunitas Yahudi yang hidup di sana. Kalimat
ini mencakup sebuah hutang yang harus dibayar, seseorang
sosok pemimpin diinginkan untuk menghadirkan bukan hanya
cekatan dalam menghadang setiap problem pertempuran itu,
dia sekaligus bisa membangun tatanan sosial-politik yang
mendasarkan pada keadilan dan perdamaian. Nabi
Muhammad SAW adalah sosok pemimpin yang didapat
melalui penelusuran dan harapan dapat mewujudkan cita-cita
tersebut dengan memfasilitasi persatuan seluruh salah satu
masyarakat Madinah untuk dihimpun di dalam Islam, yang
menjadi syarat utama untuk mengedepankan prinsip
kesetaraan dan persaudaraan (Bahri, 2018).

B. Hubungan Awal Nabi Muhammad SAW dengan Kaum
Yahudi

Setelah hijrah ke Madinah, Nabi Muhammad saw. mulai
berupaya untuk membina hubungan yang baik serta saling
menghargai dengan semua komunitas yang ada, termasuk
dengan Kaum Yahudi. Pada masa itu, Madinah adalah kota
campuran yang berisi berbagai suku dan agama sehingga
penting bagi Nabi untuk menjaga perdamaian dan keadilan di
antara mereka. Nabi Muhammad SAW menunjukkan sikap

Transformasi Dunia Islam... | 83



toleran terhadap kaum Yahudi, walaupun mereka berbeda
keyakinan. Sebagai pemimpin yang bijak, beliau berusaha
menjaga persatuan umat sebagaimana tercermin di dalam
perjanjian-perjanjian damai yang beliau buat. Pembuatan
perjanjian semacam itu beliau lakukan dalam aspek
memasukkan Madinah ke dalam Piagam Madinah yang salah
satu isinya menjamin semua komunitas, baik Muslim dan Non
Muslim, untuk hidup dengan damai dan saling menghormati.
Pada piagam ini, Nabi Muhammad SAW menegaskan bahwa
setiap golongan di dalamnya hendaknya saling membantu dan
berkolaborasi untuk menjaga keamanan serta kestabilan Kota
Madinah (Said, Alimuddin & Ansharullah, 2019).

Al-Qur’an memperhatikan dengan jelas tidak hanya masalah
keadilan kepada umat Islam, bahkan kepada kaum Yahudi
sekaligus. Contohnya berikan kepada kita ayat-ayat yang
berkaitan dengan iman, Dia berfirman dalam QS Al-Bagarah
62: “Sesungguhnya orang-orang yang beriman dan beramal
saleh, baik itu Yahudi, Nasrani, atau Sekte Lain, merek semua
mendapatkan balasan dari Tuhan dan tidak merasa takut atau
sedih”. Dipastikan ayat tersebut mengandung penjelasan
banyak hal. Al-Qur’an di sebelah ini memberikan peluang
kepada setiap orang untuk ber Islam arti kata toleransi di
berbagai aspek. Di samping itu menekankan kerukunan,
perbuatan baik tanpa harus melihat perbedaan agama. Dalam
kehidupan sehari-hari, Nabi Muhammad SAW memberikan
contoh baik dalam berkawan kepada umat Yahudi, menyikapi

84 | Ahmad Yani, dkk



hal ini tetap memperhatikan kesejahteraan mereka di
masyarakat Madinah yang multi dalam hal etnis.

515 A G 3 Gl el s G 1A Al O

2 Yy gle S Wy gy S ada | G RS Jusy Y

LR z
A e
¥ =

Terjemahnya

“Sesungguhnya orang-orang mukmin, orang-orang
Yahudi, orang-orang Nasrani, dan orang-orang Shabi'in,
siapa saja di antara mereka yang benar-benar beriman
kepada Allah, hari kemudian, dan beramal saleh, mereka
akan mendapat pahala di sisi Tuhan mereka, tidak ada
rasa takut pada mereka, dan mereka tidak bersedih hati”
(QS. Al-Bagarah: 62).

Ayat pada Surah Al-Bagarah 62 merangkum bahwa
penghormatan serta ganjaran di berikan kepada setiap
individu sesuai amal yang mereka lakukan. ini, menghargai
setiap orang yang mempercayai Allah, hari akhir, dan
melakukan aktivitas yang saleh tanpa melihat kepercayaan
atau sosial yang di anutnya. Meskipun ayat ini mencakup
empat kelompok agama termasuk Yahudi, ia memperlihatkan
prinsip dasar bahwa puasa dan amalan yang baik ialah syarat
utama untuk meraih pahala serta perlindungan Allah. Dalam
hal ini terbuka peluang untuk melakukan dialog antar umat

Transformasi Dunia Islam... | 85



beragama dengan landasan saling menghormati serta
mengakui adanya perbedaan di dalam meyakini satu Tuhan,
yang pada akhirnya berdampak positif untuk terciptanya
kerukunan, kedamaian antar umat manusia. Di sisi lain, ini juga
menekankan bahwa kebaikan dan bukan perbedaan agama
lah yang menjadi faktor utama dalam menciptakan
perdamaian dan keamanan dalam hubungan sosial.

Konflik antara umat Islam dan Yahudi tidak bisa dilepaskan
dari penafsiran si ayat ini yang menekankan toleransi dan
hidup berdampingan secara damai dengan ada. Dalam
interaksi Nabi Muhammad SAW dengan Yahudi di Madinah, ia
menunjukkan bahwa perdamaian dan keadilan adalah sikap
yang bisa dinyatakan oleh semua orang, tanpa memandang
latar belakang agama. Penghormatan terhadap babak prinsip
pokok iman dan amal adalah suatu hal yang di luar teks-teks,
namun dalam kehidupan praktik sehari-hari di mana umat
Islam, Yahudi dan umat penganut agama lain bisa saling
bertemu dalam interaksi sosial yang penuh rasa tanggung
jawab dan juga etika. Maka, ayat tersebut semakin
menegaskan vitalnya hubungan kolaborasi serta sinergi dalam
keragaman kepercayaan untuk tujuan mewujudkan keadilan
dan kemakmuran dalam masyarakat.

C. Piagam Madinah Sebagai Landasan Kerja sama

Sebagai langkah awal terkait hidup berdampingan dalam
masyarakat yang majemuk dan Islam, Nabi Muhammad SAW
menyusun Piagam Madinah untuk menjaga perdamaian serta

86 | Ahmad Yani, dkk



ketertiban di Madinah. Di dalam dokumen ini antara muslim
dan Yahudi diatur hak dan kewajiban, namun lebih jauh juga
mengikat berbagai suku dan aliran agama lainnya untuk saling
bekerja sama dalam rangka membangun masyarakat yang
selaras. Modifikasi selanjutnya yang ditangani di bawah salah
satu aspek utama Piagam Madinah mencangkup pengaturan
pertahanan kolektif yakni muslim dan kaum Yahudi di
Wanawis untuk bersama membela kawasan Madinah dari
serangan yang tidak diinginkan. Termasuk di dalamnya,
menegaskan keutamaan penyelesaian konflik dengan tidak
bias ke sebelah pihak tertentu yang dinyatakan asketisme. Ini
merupakan salah satu bagian inti piagam ini. Sedikit banyak
dapat ditandai melalui hadits untuk mengilustrasikan di atas
rembuk persetujuan untuk menampilkan pluralis yang
berlandaskan senantiasa berkeadilan. Dalam semangat
Piagam Madinah, prinsip perdamaian ditegaskan oleh firman
Allah: (Rukmini, 2017).

® M\C_J\ﬁuim& K355 W b Ll s 3

Terjemahnya:
“(Akan tetapi,) jika mereka condong pada perdamaian,
condonglah engkau (Nabi Muhammad) padanya dan
bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya hanya
Dialah Yang Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui”
(QS. Al-Anfal: 61).

Transformasi Dunia Islam... | 87



Seperti setiap ayat lain dalam Al-Qur'an, Surah Al-Anfal: 61
berisi fitur unik yang menandai dan menekankan perilaku Nabi
Muhammad SAW dan umat Islam dalam menanggapi tawaran
perdamaian, baik itu dari teman atau musuh yang telah
berkonflik sebelum kesepakatan itu. Perintah "condongkanlah
ke arahnya" menunjukkan bahwa ketika orang lain baik dari
pihak yang berlawanan atau pihak yang berbeda ingin mencari
perdamaian, umat Islam sangat disarankan untuk menerima
proposal seperti itu. Ini menunjukkan sikap damai
fundamental Islam dalam hal konflik di mana setiap upaya
dilakukan untuk menggunakan cara damai untuk
menyelesaikan perselisihan alih-alih permusuhan yang tidak
perlu yang dapat menciptakan hambatan untuk mencapai
solusi yang saling menguntungkan. Tawakal, atau penyerahan
diri sepenuhnya kepada Allah, merupakan aspek lain yang
ditekankan dalam ayat tersebut setelah melakukan langkah
yang baik dan benar.

Meskipun tawaran perdamaian mungkin datang dari pihak
yang bertikai, pengingat bagi umat Islam adalah untuk selalu
tawakal kepada Allah (berserah diri sepenuhnya) karena hanya
Dialah Yang Maha Mendengar dan Maha Mengetahui. Ini
adalah contoh di mana tawakal bukanlah penyerahan diri
secara pasif, melainkan mencerminkan penyerahan diri yang
penuh kepercayaan kepada kebijaksanaan ilahi dalam setiap
tindakan yang diambil, bahkan dalam beberapa urusan yang
sangat penting yang melibatkan hubungan antar kelompok
atau antar negara.

88 | Ahmad Yani, dkk



Dengan demikian, ayat ini menekankan pentingnya
perdamaian dengan semua hal yang bersifat keagamaan tetap
berpegang teguh kepada Allah dalam setiap langkah yang
diambil dalam  hidup, sekaligus juga  menyoroti
ketergantungan kepada Tuhan dalam setiap langkah yang
diambil.

D. Bentuk-Bentuk Kerja sama antara Nabi Muhammad SAW
dan Kaum Yahudi

Kerja sama antara kaum muslimin dan kaum Yahudi di
Madinah meliputi berbagai bidang yang menunjukkan
bagaimana Nabi Muhammad SAW mampu membina
hubungan yang saling menguntungkan, yang menguntungkan
kedua belah pihak. Salah satu bentuk kerja sama yang paling
penting adalah dalam bidang pertahanan. Kedua komunitas
sepakat untuk mempertahankan Madinah dari ancaman
eksternal seperti serangan oleh suku-suku yang bermusuhan
dan musuh yang berusaha mengganggu stabilitas kota
Madinah. Piagam Madinah yang disusun oleh Nabi
Muhammad SAW mencakup perjanjian bahwa kaum muslimin
dan warga Yahudi akan bersatu untuk mempertahankan kota
mereka dari ancaman eksternal, pelanggaran perdamaian, dan
kehidupan bersama (Hasibuan, 2024).

Di samping itu, dari sudut pandang sosial, kolaborasi ini
tampak dalam tata kehidupan masyarakat yang menjaga
dengan baik pengakuan dan penghormatan terhadap hak-hak
pribadi. HoM juga memberlakukan pelanggaran serta

Transformasi Dunia Islam... | 89



perbuatan zalim antar kaum Muslimin dan juga Yahudi. Nabi
Muhammad SAW mengingatkan dengan serius tentang
pentingnya perdamaian dan ketenangan tanpa ada kekerasan
dan perampokan harta. Hal ini menunjukkan sikap Nabi
Muhammad SAW yang melihat dengan seimbang dan
mempersoalkan ke semua golongan yang hidup di dalam
wilayah kekuasaannya (Humairah & Hasaruddin, 2023).

Dengan mempertimbangkan aspek ekonomi, Nabi
Muhammad SAW juga menginstruksikan agar kedua
komunitas tersebut melakukan aktivitas perdagangan secara
fair, tanpa mencurangi satu sama lain. Kaum Yahudi yang
sebelumnya aktif di bidang perdagangan di Madinah,
diberikan kebebasan untuk berlanjut dalam aktivitas ekonomi
mereka, tetapi dengan adanya peraturan untuk menjamin
keadilan bagi semua pihak. Inisiatif ini menjamin tidak ada
kecurangan dalam perdagangan seperti yang terlampir dalam
suatu Piagam Madinah, yang mengatur bahwa kegiatan
ekonomi perlu dilakukan dengan semangat keterbukaan dan
keadilan serta tidak merugikan satu pihak pun. Kebijakan ini
mendorong terciptanya iklim perdagangan yang kondusif dan
saling menguntungkan (Kristianto & Al Farisi, 2024).

Penting untuk dicatat, bahwa, penanganan konflik, sosial,
ekonomi, maupun hukum, mengacu kepada ajaran Nabi
Muhammad SAW, selalu mengutamakan pendekatan damai.
Berdasarkan Piagam Madinah, setiap perdamaian yang
berusaha dicapai harus dilakukan secara adil, tanpa memihak
kepada satu pihak. Ini melahirkan sistem hukum yang inklusif

90 | Ahmad Yani, dkk



dan multikultural baik bagi umat Islam maupun kepada bangsa
Yahudi. Nabi Muhammad SAW berupaya agar semua golongan
yang mendiami Madinah, termasuk Yahudi, diberikan hak yang
seimbang dalam akses hukum tanpa adanya diskriminasi
(Rukmini, 2017).

Berkat kerja sama di berbagai bidang yang dilakukan Nabi
Muhammad SAW, beliau berhasil membangun Masyarakat
Madinah yang bersifat inklusif dan harmonis meskipun
multidimensi suku dan agama. Piagam Madinah bagi umat
Islam dan kaum Yahudi merupakan kontrak sosial yang sangat
krusial karena memberikan batasan kewenangan sekaligus
hak untuk hidup secara toleran, saling hormat serta kolaborasi
di berbagai bidang. Hal ini menunjukkan adanya sikap
kebijakan Nabi Muhammad SAW dalam melaksanakan sistem
keadilan yang bersifat integratif dan damai di masyarakat
pluralis seperti Madinah (Said, Alimuddin & Ansharullah, 2019).

E. Faktor Pendukung Terjalinnya Kerja sama

Kolaborasi antara Nabi Muhammad SAW dan Yahudi
Medinah tidak terjadi secara kebetulan, melainkan melalui
sejumlah faktor yang secara interaktif bekerja untuk
menciptakan kesepakatan kolektif. Salah satu alasan
terpenting untuk memfasilitasi kerja sama ini adalah
kepentingan bersama dalam menjaga stabilitas politik serta
keamanan di Madinah. Bahkan sebelum kedatangan Nabi
Muhammad SAW, Medinah adalah wilayah yang terpecah oleh
perang suku antara suku Aus dan Khazraj. Ini menciptakan

Transformasi Dunia Islam... | 91



ketegangan yang besar, dan ketika Nabi Muhammad SAW
datang, dia menawarkan solusi dalam bentuk perdamaian dan
kerja sama yang dapat menguntungkan semua pihak (Bahri,
2018).

Komunitas Yahudi yang telah lama menetap di dalam dan
sekitarnya Madinah juga menyadari pentingnya menjaga
keamanan dan ketertiban di kota tersebut karena mereka
adalah bagian integral dari masyarakat Madinah. Tanah
mereka sangat subur, dan ada kegiatan ekonomi yang
berkembang pesat. Oleh karena itu, mereka juga memerlukan
tingkat perlindungan untuk mengamankan sumber daya dan
kehidupan mereka. Dari perspektif ini, kolaborasi dengan Nabi
Muhammad SAW dan komunitas Muslim menjadi penting
untuk menghapus dan mengurangi potensi risiko dan
kekerasan yang dapat mengancam keselamatan mereka
(Fatmah, 2018). Pemahaman untuk secara kolektif
mempertahankan Madinah, seperti yang dinyatakan dalam
Perjanjian Madinah, menjadi dasar dari hubungan ini.

Selain itu, kerja sama khususnya yang muncul antara
orang-orang Madinah dengan orang-orang Mekah,
dipengaruhi dialek perbuatan perdamaian dan ketertiban yang
dipadu dengan keragaman suku dan agama di Madinah. Di
samping masyarakat yang tersebut juga ada dan memerlukan
suku-suku Arab yang lain yang membangun dengan sah,
seperti Aus dan Khazraj, ada juga komunitas Yahudi yang
anggotanya sangat berpengaruh dalam kehidupan sosial dan
ekonomi. Dengan keberagaman demikian, sangat diperlukan

92 | Ahmad Yani, dkk



adalah satu set sistem yang sanggup mengelola perbedaan,
menangkal, dan meminimalkan potensi konflik. Inilah Nabi
Muhammad SAW dengan kebijakan menghimbau untuk
secara inklusif mengajak semua tokoh untuk bersosialisasi
dalam satu aturan, sesuai prinsip yang adil dan setara dalam
memberikan pandangan kepada rakyat (Haris, 2016).

Keberagaman ini menekankan pentingnya dalam
memperkuat kolaborasi antara Muslim dan Yahudi. Meskipun
terdapat perbedaan dalam agama dan budaya, Nabi
Muhammad SAW menunjukkan toleransi dan inklusivitas yang
luar biasa yang mendapatkan kepercayaan dari kedua pihak.
Piagam Madinah sebagai hasil dari kesepakatan antara
Muhammad SAW dan para pemimpin Yahudi berfungsi
sebagai komitmen untuk menjaga ketertiban dan
menyelesaikan masalah melalui strategi damai dan adil. Hal ini
memfasilitasi kerja sama timbal balik yang menguntungkan
baik bagi Muslim maupun Yahudi (Hasibuan, 2024).

Faktor selanjutnya yang memfasilitasi upaya kolaboratif
adalah pengakuan dan penghormatan yang diberikan kepada
hak masing-masing pihak. Nabi Muhammad SAW tidak hanya
mengakui eksistensi kaum Yahudi sebagai warga masyarakat
Madinah, tetapi mengizinkan mereka untuk bebas
menjalankan agamanya beserta tradisi yang dianut. Ini sangat
krusial, melihat kepada fakta bahwa komunitas Yahudi
memiliki iman yang berbeda dengan umat Islam. Namun di
samping perbedaan ini, Nabi Muhammad SAW ternyata mau
menciptakan kehidupan yang memungkinkan kedua

Transformasi Dunia Islam... | 93



kelompok tersebut untuk saling menghargai (Humairah &
Hasaruddin, 2023).

Kolaborasi ini juga didorong oleh faktor kebutuhan
ekonomi yang saling menguntungkan. Orang-orang Yahudi di
Madinah memainkan peran penting dalam perdagangan dan
kegiatan ekonomi lainnya sementara umat Muslim baru saja
mulai membangun ekonomi yang stabil setelah hijrah mereka
ke Madinah. Melalui perjanjian untuk bertransaksi secara adil
dan menghormati batas kepemilikan, kedua belah pihak dapat
mengoptimalkan potensi ekonomi mereka tanpa rasa takut
akan eksploitasi. Piagam Madinah menjadi titik rujukan
penting dalam mempertahankan praktik bisnis yang adil dan
terbuka yang bertujuan untuk mendorong hubungan sosial
dan ekonomi antara umat Muslim dan Yahudi (Kristianto & Al
Farisi, 2024).

F. Perkembangan Hubungan Nabi Muhammad SAW dengan
Yahudi Setelah Terjalin Kerja sama

Sebelum terjadi ketegangan atas hubungan umat Muslim
dengan kelompok-kelompok Yahudi, alangkah baiknya
merujuk pada sejarah di mana sekelompok Yahudi pada masa
Nabi Muhammad SAW pernah bersekolah di sebuah sekolah
Yahudi dan berkolaborasi dalam berbagai aspek hidup dengan
umat Islam. Hal ini memperlihatkan bahwa, setidaknya pada
awalnya, ada hubungan yang lebih bersifat positif dan lebih
terbuka antara kedua kelompok tersebut. Dalam konteks ini,
Nabi Muhammad SAW selaku pemimpin dari kalangan umat

94 | Ahmad Yani, dkk



Islam diizinkan sebagian besar, interaksi semacam itu, yang
wajar dalam upaya memperbaiki kehidupan masyarakat
menjadi lebih bersifat inklusif. Selama hal tersebut tidak
bertentangan dengan ajaran Islam, Nabi Muhammad SAW
memperbolehkan adanya intoleransi perbedaan yang
berkaitan dengan kepercayaan, dan dengan tindakan sosial
yang dilakukan (Humairah & Hasaruddin, 2023).

“Barang siapa menyakiti orang dzimmi (non-Muslim
yang hidup dalam perlindungan Islam), maka aku akan
menjadi lawannya di Hari Kiamat” (HR. Bukhari dan
Muslim).

Hadis ini mengandung makna yang kuat mengenai
penjagaan hak-hak non-Muslim yang hidup di negara Islam.
Ungkapan ‘dzimmi’ merujuk pada subjek non Muslim di bawah
Islam yang diberikan jaminan untuk kehidupan, harta, dan
agama mereka selama mereka tetap setia pada syarat
perjanjian damai. Nabi Muhammad SAW berkata bahwa siapa
pun yang menyakiti atau menyebabkan kerugian kepada
dzimmi akan dihukum berat di akhirat, dan pada waktu itu, dia
akan menjadi musuh mereka pada Hari Kiamat. Ini menjadi
bukti bagaimana jaminan perlindungan terhadap hak-hak
minoritas sangat diperhatikan, sama seperti ada jaminan
pemenuhan keadilan dan supremasi hukum serta ketertiban
dalam perjanjian yang dibuat dengan masyarakat semacam
itu.

Meskipun pada awalnya hal ini menunjukkan dinamika

yang berbeda sebagaimana telah diungkapkan dalam berbagai
Transformasi Dunia Islam... | 95



literatur. Sebagian besar interaksi Nabi Muhammad SAW
dengan komunitas Yahudi merupakan upaya menuju
perdamaian dan pembangunan perdamaian, meskipun pada
akhirnya beberapa kelompok Yahudi memutuskan untuk
memutuskan hubungan dan melanggar ketentuan perjanjian.
Hal ini berimplikasi pada politik Islam secara keseluruhan
sekaligus menyoroti perlunya memperhatikan konteks sosial
dan politik dalam hubungan antar agama (A’yun & Budiman,
2024).

96 | Ahmad Yani, dkk



BAB VI

Pembebasan Yahudi Pada Masa Umar Bin
Khattab

Muh. Isra Syarif

[0
i

Kaum Yahudi telah hadir di Jazirah Arab sejak masa pra-
Islam, terutama di kota Madinah (Yatsrib) serta oasis Khaybar,
yang menjadi pusat kebudayaan dan ekonomi komunitas
Yahudi sebelum tahun 622 Masehi. (Hisham, n.d) Keberadaan
mereka meliputi peran sebagai pedagang, petani, bahkan
penasihat dalam piagam sosial lokal, menunjukkan sudah
terjalinnya hubungan kompleks antara suku-suku Arab dan
komunitas Yahudi.

Pada masa kenabian Muhammad SAW, kaum Yahudi di
Madinah terikat dalam Piagam Madinah (Sahifah al-Madinah)
yang mengatur koeksistensi Muslim, Ansar, Muhajir, dan tiga
suku Yahudi: Bani Qaynuga’, Bani Nadir, serta Bani Qurayzah.
Meskipun perjanjian ini awalnya memupuk kerja sama,
pelanggaran berulang seperti insiden Bani Qaynuqga“ dan Bani

Transformasi Dunia Islam... | 97



Qurayzah berujung pada pengepungan dan eksil beberapa
suku Yahudi dari Madinah. (Hamidullah, 2011)

Hadis “clis o oall 3553 b 44325 Y7 sering dikaitkan dengan
kebijakan pasca khalifah, namun konteksnya lebih pada
penegakan keamanan politik daripada intoleransi agama
murni4. Para ulama klasik seperti al-Nawawi dalam Minhgj al-
Talibin (Al-Nawawi, 2005) dan Ibn Qayyim al-Jawziyah dalam
[lamu’l-Muwaqgqi‘in (Al-Jawziyah, n.d) menafsirkan hadis ini
sebagai pelaksanaan wasiat Nabi saw. dalam kondisi khusus
jizya dan perlindungan ahl al-dhimmah. Di sisi lain, dalam
wacana kontemporer muncul klaim bahwa Umar “mengusir”
seluruh kaum Yahudi demi homogenitas agama. (Ali, 2000)

Khalifah ‘Umar bin al-Khattdb melanjutkan sunnah
kenabian dalam kebijakan perlindungan non-Muslim dan
memimpin ekspansi Levant (Suriah, Palestina) serta Mesir
pada 15-20 H/636-641 M  (Al-Baladhuri, 2000). Dalam
penaklukan Yerusalem dan Mesir, beliau menyusun ‘ahd aman
bagi penduduk Kristen dan Yahudi, memastikan kebebasan
beribadah selama membayar jizya, serta melarang perusakan
rumah ibadah (Hadi, 2021).

Prinsip ahl al-dhimmah di bawah pemerintahan ‘Umar
menetapkan bahwa non-Muslim (“dhimmi”’) mendapat
perlindungan nyawa, harta, dan kebebasan beragama dengan
imbalan pembayaran jizya, sedangkan Muslim wajib menjaga
keamanan mereka (Yasin, 2024). Kebijakan ini juga melarang
pembangunan sinagoga atau gereja baru di wilayah yang

98 | Ahmad Yani, dkk



ditaklukkan, namun mengizinkan perbaikan rumah ibadah
lama sesuai syarat perjanjian.

Meski niat regulatif tersebut jelas, dalam wacana
kontemporer muncul tuduhan bahwa ‘Umar “mengusir”
kaum Yahudi demi homogenitas agama. Klaim ini sering tidak
membedakan antara eksil politik akibat pelanggaran
perjanjian dan kebijakan jizya yang bersifat protektif, sehingga
terjadi distorsi makna dalam dialog antar agama saat ini (Fauzi,
2016). Dalam kajian Islam klasik maupun orientalis modern,
perdebatan mengenai status kaum Yahudi di era ‘Umar
memicu telaah magqgasid al-shari‘ah, di mana perlindungan
minoritas dipandang sebagai cerminan keadilan ilahiyah
(Asqgalani, 2010). Namun, teks-teks primer seperti Piagam
Madinah, Pact of ‘Umar, dan riwayat shahih memerlukan
kajian kontekstual untuk menghindari distorsi makna.

A. Bentuk Pembebasan yang Dilakukan Umar bin Khattab
terhadap Kaum Yahudi

Istilah “pembebasan’ dalam konteks pemerintahan Umar
bin al-Khattab ra. tidak identik dengan pengusiran atau
penindasan dalam arti modern. Dalam sejarah Islam, kata
"tathir" (Usekd) atau "tahrir” (L:a5) sering kali digunakan untuk
menyatakan pembersihan wilayah dari pengaruh musuh atau
untuk memastikan kesucian tanah yang dianggap strategis
dalam peradaban Islam, seperti Jazirah Arab. “Pembebasan”
di sini lebih tepat dipahami sebagai penegakan tatanan
wilayah berdasarkan wasiat kenabian, yang bertujuan

Transformasi Dunia Islam... | 99



melindungi pusat dakwah Islam dari potensi ancaman
ideologis atau militer. (Al-Jawziyah, 1997)

Nabi Muhammad saw. sebelum wafatnya mewasiatkan
tiga hal penting, salah satunya adalah:

A i3 5 S 154
“Keluarkanlah orang-orang musyrik dari Jazirah Arab.”
(HR. al-Bukhari, no. 3053)

Hadis ini dipahami para sahabat sebagai arahan strategis
dan syar‘i untuk menjadikan wilayah Hijaz sebagai kawasan
eksklusif Islam, mengingat perannya sebagai pusat
kekhalifahan, dakwah, dan haji. Dalam beberapa riwayat
disebutkan pula bahwa Nabi saw. bersabda:

T e NI
"Tidak akan ada dua agama yang berdampingan di
Jazirah Arab." (HR. Malik dalam al-Muwatta’, no. 1860)

Walaupun riwayat ini tidak terdapat dalam Sahih al-
Bukhari, ia hasan menurut sejumlah ulama, dan dijadikan dasar
pelaksanaan kebijakan Umar dalam mengatur populasi non-
Muslim di wilayah inti Islam. (Maulana, 2020)

Khaybar dan Fadak merupakan dua wilayah penting yang
dahulu dikuasai oleh komunitas Yahudi, dan telah ditaklukkan
oleh Nabi saw. Namun, Nabi saw. membiarkan mereka tinggal
sementara di sana berdasarkan perjanjian kerja sama: mereka
mengelola tanah dan menyerahkan separuh hasilnya kepada
kaum Muslimin. Ketika Umar menjadi khalifah, ia memutuskan

100 | Ahmad Yani, dkk



untuk mengakhiri kontrak ini dan memindahkan mereka
secara permanen, dalam rangka melaksanakan wasiat Nabi
saw. Ibn Sa‘d meriwayatkan bahwa Umar mengusir Yahudi
dari Khaybar dan Fadak, serta mengganti rugi sisa harta dan
hasil panen mereka (Sa’d, 1960).

Tindakan Umar tidak dilakukan dengan kekerasan atau
penyitaan. la memerintahkan agar nilai harta, kebun, dan hasil
panen yang ditinggalkan oleh kaum Yahudi dihitung, lalu
dibayarkan kepada mereka. Ibnu Qayyim al-Jawziyyah
menyebut ini sebagai bentuk keadilan Islam dalam
pelaksanaan amanah kenabian:

)U\J\ A //’r/a\,nﬂ\.‘.ﬁ.} “;GM

"Umar membayar kepada mereka nilai harta mereka
dan memindahkan mereka ke Syam."

Langkah ini menunjukkan bahwa Umar tidak
memerintahkan ‘“pengusiran massal tanpa kompensasi”,
tetapi pengalihan administratif berbasis hukum. Setelah
pemindahan, tanah Khaybar dan Fadak masuk ke dalam
pengelolaan negara Islam, digunakan untuk fay’ dan diberikan
kepada para mujahid dan fakir miskin. Pengelolaan ini
mengacu pada prinsip-prinsip yang juga dijelaskan dalam
Ahkam Ahl al-Dhimmah karya Ibn al-Qayyim dan dalam Kitab
al-Kharaj karya Aba Yuasuf (Yusuf, 1979).

Lebih dari itu, langkah Umar menunjukkan pendekatan
kenegaraan yang matang: menjaga stabilitas politik internal,
melaksanakan amanah Rasulullah saw., dan tetap menjunjung

Transformasi Dunia Islam... | 101



keadilan syariat terhadap non-Muslim yang tunduk pada
aturan Islam.

Pasca wafatnya Rasulullah saw. pada tahun 11 H / 632 M,
Jazirah Arab memasuki masa krusial. Muncul gelombang
kemurtadan  (riddah), klaim kenabian palsu, dan
pembangkangan terhadap kewajiban zakat di berbagai
wilayah. Situasi ini mengancam integritas negara Islam yang
baru tumbuh. Wilayah Hijaz (Makkah, Madinah, dan
sekitarnya) menjadi satu-satunya wilayah yang benar-benar
stabil dan menjadi pusat spiritual, politik, dan administratif
kekhalifahan. (Tabari, 1967)

Abu Bakr al-Siddiq ra. segera mengambil tindakan militer
untuk memadamkan pemberontakan ini. Setelah keadaan
kembali stabil, Khalifah Umar bin al-Khattab ra.
memprioritaskan penguatan internal Hijaz. Beliau melihat
perlunya menjadikan Jazirah Arab sebagai wilayah steril dari
pengaruh ideologis Iluar, khususnya yang berpotensi
mengancam keutuhan agidah dan stabilitas politik Islam
(Kathir, 1993).

Pada masa Umar, kekhalifahan mengalami ekspansi besar-
besaran ke wilayah Syam, Persia, dan Mesir. Tantangan
eksternal meningkat, dan kekuasaan Islam membentang dari
Mesopotamia hingga Afrika Utara. Dalam situasi seperti ini,
Umar memandang bahwa Hijaz harus dijaga sebagai pusat
komando yang murni, tanpa ada potensi konflik dari dalam.
Oleh sebab itu, setiap komunitas non-Muslim di pusat
kekuasaan dipertimbangkan kembali keberadaannya.

102 | Ahmad Yani, dkk



Keputusan Umar untuk memindahkan Yahudi dari
Khaybar dan Fadak bukan dilatarbelakangi kebencian etnis
atau agama, melainkan karena wilayah tersebut berada di
jantung wilayah Hijaz dekat dengan Madinah’. Tindakan ini
merupakan bagian dari kebijakan nasionalisasi pusat Islam,
agar tidak ada kekuatan ideologis asing yang mengakar di
sana.

Sejarah mencatat bahwa pada masa Umar, banyak
komunitas Yahudi dan Nasrani yang memiliki koneksi dengan
wilayah kekuasaan Bizantium dan Persia, musuh utama
kekhalifahan saat itu*. Beberapa ahli sejarah seperti Ibn Kathir
dan al-Tabari menyebut bahwa terdapat potensi spionase atau
sabotase ideologis dari pihak luar yang memanfaatkan
komunitas minoritas untuk kepentingan politiknya.

Umar sebagai negarawan yang visioner memahami
pentingnya mencegah fitnah (kekacauan) sebelum terjadi. la
tidak menindas, tetapi mengatur ulang struktur demografi
wilayah inti Islam, dengan tetap memberikan hak-hak sipil dan
perlindungan syariat kepada kaum Yahudi yang dipindahkan
ke luar Hijaz.

B. Fungsi Umar sebagai Pelaksana Wasiat Kenabian dalam
Tataran Kenegaraan

Umar tidak bertindak berdasarkan pandangan pribadi,
melainkan melanjutkan wasiat Nabi saw. yang telah
diriwayatkan secara sahih:

Transformasi Dunia Islam... | 103



oAl s e 5S40 1% A0
"Keluarkanlah orang-orang musyrik dari Jazirah Arab."
(HR. al-Bukhari, no. 3053)

Wasiat ini dipahami sebagai arahan strategis, bukan
sekadar instruksi individu. Umar menunaikannya dalam
bentuk kebijakan negara dengan pendekatan yang
mempertimbangkan realitas politik, hukum Islam, dan
kemaslahatan umum (al-maslahah al-“ammah). Urgensi ini
menjadikan filsafat hukum Islam bukan hanya studi pelengkap,
tetapi menjadi fondasi yang memperkuat legitimasi moral dan
rasionalitas hukum Islam dalam masyarakat modern yang
plural dan dinamis.

Dalam ilmu usul fikih dan siyasah syar‘iyyah, salah satu
tujuan utama syariat adalah menjaga agama (hifz al-din).
Dalam konteks negara, ini disebut himayat al-din
(perlindungan terhadap keberlangsungan agama Islam secara
publik dan struktural). Oleh sebab itu, dalam fikih, dar al-Islam
(wilayah Islam) boleh diatur sedemikian rupa untuk menjamin
dominasi hukum Islam dan menjaga kesucian agidah (Al-
Ghazali, 1993).

Ulama seperti al-Mawardi, al-Ghazali, dan Ibn Taymiyyah
menyebutkan bahwa pencegahan terhadap potensifitnah dan
penyimpangan termasuk bagian dari tugas penguasa. Maka
tindakan Umar sesuai dengan prinsip ini, yakni: mengamankan
jantung Islam dari ancaman dalam negeri, sembari tetap
menjunjung keadilan terhadap non-Muslim.

104 | Ahmad Yani, dkk



C. Pengaruh Tindakan Umar terhadap Hubungan Muslim-
Yahudi di Masa Selanjutnya

Setelah Umar bin al-Khattab ra. memindahkan komunitas
Yahudi dari Khaybar dan Fadak, banyak dari mereka bermukim
di wilayah kekuasaan Islam yang baru ditaklukkan, seperti
Syam (Damaskus), Irak (Kdfah dan Basrah), dan Mesir (al-
Fustat). Di wilayah-wilayah ini, mereka hidup sebagai ahl al-
dhimmah di bawah perlindungan negara Islam, dengan
kewajiban membayar jizyah dan mematuhi hukum Islam dalam
aspek publik.

Tindakan Umar tidak berujung pada pengusiran total
Yahudi dari dunia Islam, melainkan hanya dari Jazirah Arab
sebagai wilayah inti keislaman. Di luar Hijaz, kaum Yahudi tetap
diberi hak tinggal, berdagang, bahkan memiliki tempat
ibadah?. Dalam dokumen-dokumen awal Islam (seperti ‘ahd
‘Umar), disebutkan adanya jaminan keamanan dan kebebasan
beragama bagi non-Muslim yang tunduk pada aturan negara
Islam.

D. Perlakuan terhadap Ahl al-Dhimmah  dalam
Pemerintahan Islam Pasca-Umar

Setelah Umar wafat, kebijakan perlindungan terhadap ahl
al-dhimmah dilanjutkan oleh para khalifah berikutnya.
‘Utsman bin ‘Affan dan ‘Ali bin Abi Talib tidak membatalkan
kebijakan tersebut, bahkan dalam banyak kasus melindungi
hak-hak kaum Yahudi dan Nasrani di bawah wilayah kekuasaan

Transformasi Dunia Islam... | 105



Islam. Mereka tetap diperbolehkan tinggal, berdagang, dan
menjalankan ibadah mereka secara internal.

Dalam pandangan fikih, umat Islam diwajibkan untuk
bersikap adil kepada ahl al-dhimmah. Dalam al-Ahkam al-
Sultaniyyah, al-Mawardi menyebut bahwa perlindungan
terhadap non-Muslim merupakan bagian dari tanggung jawab
penguasa dalam menegakkan keadilan Islam. Maka, langkah
Umar menjadi kerangka kebijakan umum, bukan insiden
diskriminatif semata.

Pada masa Dinasti Umayyah dan Abbasiyah, kaum Yahudi
memiliki status legal yang jelas sebagai ahl al-dhimmah.
Beberapa bahkan menduduki posisi administratif, seperti
dokter istana, penerjemah, dan ahli ekonomi, terutama pada
masa al-Ma’man dan Hardn al-Rashid. Tidak ditemukan
kebijakan yang bersifat pengusiran massal terhadap Yahudi
secara menyeluruh, kecuali dalam kasus-kasus politik atau
pemberontakan (Sorudel, 1970).

Ini  menunjukkan bahwa kebijakan Umar bersifat
kontekstual, tidak menjadi dasar untuk tindakan represif
berkelanjutan. Wilayah-wilayah Islam berkembang menjadi
masyarakat multikultural dengan struktur hukum yang
mengatur hubungan Muslim dan non-Muslim secara adil,
meskipun tetap mempertahankan keunggulan hukum Islam
sebagai sistem negara.

Dalam teologi Islam Kklasik, Yahudi (dan Nasrani)
dikategorikan sebagai Ahl al-Kitab yang diberi posisi istimewa
dibanding penyembah berhala. Walau ada kritik terhadap

106 | Ahmad Yani, dkk



penyimpangan akidah mereka, namun tidak diserukan
pemusnahan atau kebencian mutlak, melainkan pengaturan
hubungan dalam koridor hukum dan akhlak Islam. Ulama
seperti al-Ghazali dan Ibn Hazm bahkan menekankan perlunya
membedakan antara kritik terhadap keyakinan dan perlakuan
terhadap individu dari Ahl al-Kitab. Dalam Tafsir al-Qurtubi,
disebutkan bahwa keadilan tetap wajib ditegakkan terhadap
mereka, meski ada perbedaan akidah.

E. Penilaian Ulama dan Sejarawan tentang Keadilan
Kebijakan Umar

Para ulama besar seperti Ibn Taymiyyah, Ibn al-Qayyim,
dan al-Nawawi menilai kebijakan Umar sebagai bentuk
pelaksanaan syariat berdasarkan maqasid, bukan kebijakan
politik brutal. Ibn al-Qayyim dalam Ahkam AhI al-Dhimmah
menyatakan:

bl LY G gy ) Sy ol g ) O
olyes

"Pengusiran mereka dilakukan atas dasar perintah
Rasulullah, dan dengan pemberian hak-hak mereka,
bukan karena kezaliman atau kekerasan."

Sejarawan modern juga menilai Umar sebagai tokoh yang
konsisten menjalankan prinsip keadilan, dan tindakannya
terhadap Yahudi mencerminkan keseimbangan antara
kepentingan agama dan prinsip kemanusiaan.

Transformasi Dunia Islam... | 107



108 | Ahmad Yani, dkk



BAB VII

Sejarah Masuknya Islam di Dunia Barat

Muhammad Rusydi Kadir

Y,
o

Secara Geografis dunia barat merupakan Negara-negara
yang berada diwilayah benua Eropa, pada umumnya
diasosiasikan juga terhadap negara yang memiliki mayoritas
penduduk berkulit putih. Oleh karena itu, selain Eropa,
Australia, turki dan Selandia baru dianggap sebagai bagian dari
barat dan Sebagian Amerika kecuali Amerika latin tidak
dianggap menjadi bagian dari barat karena alasan budaya dan
kondisi warna kulit.

para ahli sejarah telah mencatat banyak hal tentang
perkembangan peradaban Islam khususnya pertengahan abad
ke-8 M hingga permulaan abad ke-13 M. Sejarah peradaban
Islam telah dicatat dalam sejarah, bahwa pada masa tersebut
Islam pernah mengalami masa kejayaan. Kejayaan Islam ini
diperlihatkan dengan berbagai kemajuan-kemajuan dalam

Transformasi Dunia Islam... | 109



banyak bidang seperti bidang ilmu pengetahuan, politik,
ekonomi, teknologi dan masih banyak yang lainnya. Kemajuan-
kemajuan itu terjadi baik dari Daulah Islam di Timur (Daulah
Abbasiah) yang berpusat di Baghdad maupun Islam di Barat
(Daulah Umayyah) yang berpusat di Cordoba.

Di masa khilafah Bani Umayyah yang berumur kurang
lebih 90 tahun telah mencapai keberhasilan ekspansi ke
berbagai daerah, baik di Timur maupun di Barat dengan
wilayah kekuasaan Islam yang benar-benar sangat luas. Pada
zaman khalifah al-Walid Ibn al-Malik, salah satu khalifah dari
Bani Umayyah yang berpusat di Damaskus, umat Islam mulai
menaklukkan semenanjung Iberia. Semenanjung Iberia adalah
nama tua untuk wilayah Spanyol dan Portugal. Sejak awal abad
5 Masehi (tahun 406 M), wilayah tersebut dikuasai oleh
bangsa Vandals, maka dinamakan Vandalusia. Namun, sejak
tahun 711 M, semenanjung Iberia dan wilayah selatan Prancis
jatuh ke dalam kekuasaan Islam, diperintah oleh pembesar-
pembesar Arab dan Barbar. Sejak itulah, wilayah ini dikenal
dengan Andalusia.

Spanyol merupakan tempat paling utama dan jembatan
emas bagi Eropa dalam menyerap peradaban Islam dan hasil-
hasil kebudayaan Islam, baik dalam bentuk hubungan politik,
sosial, perekonomian, maupun peradaban antarnegara.
Orang-orang Eropa menyaksikan kenyataan bahwa Spanyol
berada di bawah kekuasaan Islam jauh meninggalkan negara-
negara tetangga Eropa, terutama dalam bidang pemikiran dan
sains.

110 | Ahmad Yani, dkk



Kemajuan Eropa yang terus berkembang hingga saat ini
banyak berhutang budi kepada khazanah ilmu pengetahuan
Islam yang berkembang di periode klasik. Besarnya pengaruh
Islam terhadap perkembangan Dunia barat perlu pengkajian
kembali berdasarkan Sejarah awal masuknya Islam ke Dunia
barat.

Beno J, A.P Silen, and M Yanti, “Sejarah Peradaban Islam
Di Andalusia” (2021). Artikel ini menjelaskan awal masuknya
Islam ke Andalusia dijelaskan berdasarkan rentan waktu
masuknya Islam di Andalusia dan periode kekuasaan Islam di
Andalusia hingga menemukan kehancuran Islam di Andalusia.
Penelitian ini hanya berfokus pada masuknya Islam di
Andalusia.

Marni Basir, Hasaruddin berjudul “Pengaruh Peradaban
Islam Di Dunia Barat”(2023). Sebuah artikel yang membahas
mengenai sedikit dari sejarah masuknya Islam di Dunia Barat
tetapi menitikberatkan pada dampak kehidupan dunia barat
setelah runtuhnya Islam. Ekonomi, sosial dan budaya yang
menjadi peninggalan setelah Islam pernah menduduki dunia
barat menjadi fokus penelitian ini.

Artikel atau penelitian di atas membahas mengenai
sejarah masuknya Islam di Andalusia atau Spanyol sedangkan
penelitian ini menjawab masuknya Islam dari beberapa jalur ke
Dunia Barat. Penelitian ini memiliki perbedaan terhadap fokus
pembahasan pada awal masuknya bukan pada dampak yang
ditimbulkan setelah masuknya Islam ke Dunia Barat.

Transformasi Dunia Islam... | 111



A. Awal Masuknya Islam Ke Dunia Barat

Islam pertama kali masuk ke Dunia Barat melalui Spanyol
pada tahun 711 M menggunakan jalur Afrika Utara. Spanyol
sebelum kedatangan Islam dikenal dengan nama Iberia/
Asbania, kemudian disebut Andalusia, ketika negeri subur itu
dikuasai bangsa Vandal. Dari perkataan Vandal inilah orang
Arab menyebutnya Andalusia. Sebelum penaklukan Spanyol,
umat Islam telah menguasai Afrika Utara dan menjadikannya
sebagai salah satu provinsi dari dinasti Bani Umayah.

Penaklukan atas wilayah Afrika Utara dari pertama kali
dikalahkan sampai menjadi salah satu provinsi dari Khalifah
Bani Umayah memakan waktu selama 53 tahun, yaitu mulai
tahun 30 H (masa pemerintahan Muawiyah ibn Abi Sufyan)
sampai tahun 83 H (masa al-Walid), atas dasar penaklukan ini
Islam dapat melakukan ekspansi ke wilayah Eropa. (Silen,
2022)

Kesadaran Eropa akan adanya peradaban Islam
sebenarnya telah dibangun oleh Nabi Muhammad SAW. sejak
masa-masa awal dakwah Islam. Pada tahun ke 6 Hijrah, Nabi
mengirimkan utusan-utusannya kepada raja dan ratu dari
negara tetangga. Utusan-utusan itu dikirim ke Kaisar
Byzantium (Heraclius). Raja Cyprus atau Makaokas, raja
Abbyssinia (Najashi) dan ke raja Persia (Kisra). (Hassan, 2009)

Kontak antara dunia Eropa dan Islam semakin menemui
puncak ketika masa kepemimpinan Umar bin Khattab.
Khalifah kedua ini mengutus Khalid bin Walid dan Amr bin Ash
untuk melancarkan peperangan ke berbagai wilayah sekitar

112 | Ahmad Yani, dkk



jazirah Arab dengan motivasi meluaskan wilayah kaum
muslimin. Bahkan peperangan ini termasuk di antara perang
yang menyamai prestasi Napoleon, Hanibal dan Alexander
dalam sejarah. (Hitti, 2010)

B. Masuknya Islam ke Spanyol (Eropa Selatan)

Islam pertama kali masuk ke Spanyol pada tahun 711 M.
melalui jalur Afrika Utara. Spanyol sebelum kedatangan Islam
dikenal dengan nama Iberia/Asbania, negeri ini subur dan
dikuasai oleh bangsa Vandal. Istilah Vandalusia yang
diterjemahkan menjadi tanah para vandal inilah kemudian
disebut Andalusia.

Dalam proses penaklukan Spanyol terdapat tiga pahlawan
Islam yang dapat dikatakan paling berjasa memimpin satuan-
satuan pasukan ke sana. Mereka adalah Tarif bin Malik, Tariq
bin Ziyad, dan Musa bin Nusair. Tarif dapat disebut sebagai
perintis dan penyelidik, sedangkan Musa sebagai pengirim
pasukan, sementara Tariq bin Ziyad lebih banyak dikenal
sebagai penakluk Spanyol karena pasukannya lebih besar dan
hasilnya lebih nyata, yaitu sebanyak 12.000 pasukan dan
berhasil menaklukkan Spanyol pada tahun 92 H. atau 711 M.

Kemenangan pertama yang dicapai oleh Tariq bin Ziyad
membuka jalan untuk penaklukan wilayah yang lebih luas lagi.
Thariq bin Ziyad lebih dikenal sebagai penakluk Spanyol karena
jumlah pasukan dan keberhasilannya. Sebagian pasukan yang
dibawa olehnya terdiri atas orang-orang dari suku Barbar.
Salah satu peninggalan sejarah yang sampai saat ini masih

Transformasi Dunia Islam... | 113



dikenal oleh banyak orang adalah keberadaan Gibraltar (Jabal
Tahariq), sebuah bukit tempat pertama kali Thariq
menyiapkan pasukannya. Dari sinilah dia mulai menguasai
wilayah Spanyol lainnya.

Gelombang perluasan wilayah berikutnya muncul pada
masa pemerintahan Khalifah ‘Umar bin ‘Abd al-Aziz tahun 99
H/7177 M., dengan sasarannya menguasai daerah sekitar
pegunungan Pyrenia dan Prancis Selatan. Gelombang kedua
terbesar dari penyerbuan kaum muslimin yang geraknya
dimulai pada permulaan abad ke-8 M ini, telah menjangkau
seluruh Spanyol dan melebar jauh ke Prancis Tengah dan
bagian-bagian penting dari Italia. (Yatim, 2003)

C. Masuknya Islam ke Sisilia (Eropa Barat)

Pada masa ekspedisi Islam zaman Umar bin Khattab (634-
644 M), Sisilia masih berada di tangan Byzantium. Mereka
menjadikan pulau ini sebagai markas tentara untuk
menghadapi orang Islam. Pada masa Umar bin Khattab,
sebenarnya kaum muslimin sudah berniat untuk menaklukkan
pulau Sisilia. Akan tetapi Umar bin Khattab menolaknya,
karena pulau ini sangat jauh dari pusat pemerintahan Islam,
medan ke sana sangat sulit ditempuh dan daerah-daerah yang
baru dikuasai harus dibenahi. (Thohir, 2004)

Sisilia adalah sebuah pulau di laut tengah, letaknya berada
di sebelah Selatan semenanjung Italia, dipisahkan oleh selat
Messina. Pulau ini bentuknya menyerupai segitiga dengan luas
25.708 km persegi. Sebelah utara terdapat teluk Palermo dan

114 | Ahmad Yani, dkk



sebelah timur terdapat teluk Catania. Pulau ini di sebelah barat
dan selatannya adalah kawasan laut Mediterranian, sebelah
utara berbatasan dengan laut Tyrrhenian dan sebelah
timurnya berbatasan dengan laut lonian. (Hammond, 1969)

Pulau sisilia bergunung-gunung dan sangat indah, iklimnya
yang baik, tanahnya subur, dan penuh dengan kekayaan
alamnya. Pulau ini di bagi menjadi tiga bagian: Val di Mazara di
sebelah barat, Valdi Noto di sebelah tenggara dan Val Demone
di bagian timur laut. Islam hanya menjadi agama resmi di Val di
Mazara sedangkan di bagian yang lainnya mayoritas beragama
Kristen. (Sunanto, 2007)

Usaha penaklukan Sisilia dimulai sejak Khalifah pertama
Bani Umayyah (Mu'awiyah bin Abu Sufyan) pada tahun 662 M
atas perintah khalifah dikirimlah pasukan yang dipimpin oleh
pasukan Mu'awiyah bin Khudaij, yang gagal tapi berhasil
merampas harta kekayaan perang pasukan Bizantium,
Meskipun pada zaman al-Walid Ibn Abdul Maslik telah
menguasai Andalusia, penyerangan ke Sisilia terus dilakukan
tetapi tetap gagal, dan hanya mendapatkan harta rampasan
perang.

Melihat serangan umat terhadap Sisilia terus menerus
dilakukan maka Constantine V sebagai kaizar Byzantinium
menetapkan ketentaraannya di pulau ini. selama 50 tahun
tentara Islam tidak lagi melakukan upaya-upaya ekspansinya.
Malah sebaliknya, tentara Byzantium terus menerus
melakukan ancaman terhadap wilayah-wilayah Islam di Afrika

Transformasi Dunia Islam... | 115



Utara ini. Untuk menangkis serangan ini, gubernur Afrika
Utara terpaksa membuat pangkalan militer di Tropoli (Libia).

Penaklukan Sisilia sebenarnya dilatar belakangi oleh
adanya konflik penguasa Romawi. Kaisar Romawi
memerintahkan gubernur Sisilia Constantin untuk menangkap
Euphemius, seorang komandan tentara Byzantium di Sisilia.
Perintah penangkapan tersebut terdengar oleh pasukan
Euphemius, pertempuran tidak terelakkan. Ketika terdesak,
Euphemius meminta bantuan kepada Ziyadatullah dan
menawarkan kekuasaan atas Sisilia. Tawaran itu diterima oleh
Ziyadatullah.

Pada tahun 827 M (212 H), Ziyadatullah memerintahkan
orang kepercayaannya Assad Bin Al-Furad untuk
melaksanakan penyerbuan. Ekspedisi yang berlangsung
selama dua tahun dan memakan banyak korban. Pada tahun
831 M. Palermo pun dapat dikuasai sehingga pasukan Aglabi
terus dapat Mengokohkan kedudukan di Sisilia, terutama
bagian barat Val di Mazzara, tetapi ibu kotanya sendiri,
Castrogiofanni (dulunya syiracuse) baru dapat diduduki pada
tahun 859 M (245 H). Kegembiraan pasukan Aglab ini juga
ditandai dengan pengiriman rampasan perang kepada khalifah
Bagdad Al Mutawakkil (w. 861 M/247 H). Pada tahun 902 M
(289 H). Pulau Sisilia secara penuh dikuasai tiga perempat abad
setelah ekspansi pertama mereka.

Munculnya bangsa Norman yang dipimpin oleh Roger
pada tahun 1060 M., hingga tahun 1091 M., telah berhasil
menakluKkan seluruh kekuatan Islam dan Bizantium di Sisilia

116 | Ahmad Yani, dkk



dan mengadopsi peradaban Islam dalam kekuasaan mereka,
baik dalam bidang sastra, seni, industri dan bidang-bidang
yang lain.

Dengan demikian, kehadiran orang-orang Arab di Spanyol
dan Sisilia secara perlahan menjadi jalur masuk ke Eropa Barat,
meskipun Eropa Barat telat menjalin hubungan dengan
Imperium Bizantium, akan tetapi penduduknya lebih banyak
mengambil alih kebudayaan orang-orang Arab ketimbang
orang-orang Bizantium. (Watt, 2007)

D. Kehadiran Islam di Dunia Barat

Kehadiran Islam di Spanyol dan Sisilia tidak saja
membawa masuk pasukan untuk menguasai wilayah,
kehadiran Islam menciptakan kemajuan diantaranya:

1. Spanyol

Masyarakat Spanyol Islam merupakan masyarakat
majemuk yang terdiri dari komunitas-komunitas Arab (Utara
dan Selatan), Al-Muwalladun (orang-orang Spanyol yang
masuk Islam), Barbar (umat Islam yang berasal dari Afrika
Utara),  Al-Shaqalibah  (penduduk  daerah  antara
Konstantinopel dan Bulgaria yang menjadi tawanan Jerman
dan dijual kepada penguasa Islam untuk dijadikan tentara
bayaran), Yahudi, Kristen Mujareb yang berbudaya Arab, dan
Kristen yang masih menentang kehadiran Islam. Semua
komunitas itu, kecuali yang terakhir, memberikan sumbangan
intelektual terhadap terbentuknya lingkungan budaya

Transformasi Dunia Islam... | 117



Andalusia yang melahirkan kebangkitan llmiah, sastra, dan
pembangunan fisik di Spanyol. Di samping dari faktor
kemajemukan masyarakatnya, negeri yang subur juga
mendorong negeri Spanyol dalam mendatangkan penghasilan
ekonomiyang tinggi dan pada gilirannya banyak menghasilkan
pemikir.

Perkembangan baru Spanyol juga didukung oleh
kemakmuran ekonomi pada abad ke-9 dan abad ke-10.
Perkenalan dengan pertanian irigasi yang didasarkan pada
pola-pola negeri Timur mengantarkan pada pembudidayaan
sejumlah tanaman pertanian yang dapat diperjual-belikan
Spanyol memasuki fase perdagangan yang cerah lantaran
hancurnya penguasaan armada Bizantium terhadap wilayah
barat laut Tengah.

2. Sisilia

Selama berkuasa di Sisilia Islam mencapai beberapa
kemajuan antara lain, kemajuan dalam bidang sains, sebuah
universitas telah didirikan di Palermo. Yang menjadi pusat ilmu
pengetahuan dan kebudayaan Islam. Sisilia berperan sebagai
tempat penting dalam menghubungkan Eropa dengan dunia
Islam. Di samping Andalusia (Spanyol) Sisilia juga berfungsi
untuk memperkenalkan budaya dan kehidupan spiritual Islam
kepada dunia Barat.

Sisilia sendiri tidak menghasilkan pemikir dan lembaga
spektakuler, akan tetapi keberadaan literatur dan tradisi
keilmuan yang di bawa dari dunia Islam lainnya, telah
memungkinkan para ulama dan cendekiawan Sisilia

118 | Ahmad Yani, dkk



menyalurkan hal-hal baru kepada kolega mereka dari daratan
Eropa. Penerjemahan karya-karya penting baik filsafat,
kedokteran, sufisme, matematika, optik atau astronomi ke
dalam bahasa-bahasa Eropa banyak dilakukan lewat Sicilia.

Transformasi Dunia Islam... | 119



120 | Ahmad Yani, dkk



BAB VIl
Zionis

Abdul Hafid

s

Salah satu negara yang selalu menjadi topik perbincangan
di kawasan timur Tengah saat ini adalah Israel. Terlepas dari
konflik politik yang menyertainya, Israel ini menjadi berbeda
dengan negara-negara di sekitarnya seperti Palestina, Mesir,
Lebanon, Suriah. Latar belakang agama yang dianut Sebagian
besar rakyatnya sebagai Yahudi tentu sangat berbeda dengan
agama mayoritas di timur Tengah yaitu Islam. Demikian pula
bahasa yang digunakan adalah bahasa Ibrani bukan bahasa
Arab. Israel di kenal sebagai salah satu negara yang memiliki
teknologi yang sangat maju, mandiri dan sangat berpengaruh
baik secara regional maupun global.

Secara geografis negara ini termasuk negara yang kecil,
dengan jumlah penduduk yang juga terbilang sedikit tetapi
kedigdayaannya  mengungguli  negara-negara  Arab.
Kemampuan Israel mempertahankan eksistensinya di tengah
negara-negara yang selalu diliputi konflik tidak bisa dilepaskan

Transformasi Dunia Islam... | 121



pada akar historisnya. Secara historis, berdirinya Israel sebagai
satu negara yang berdaulat adalah merupakan keberhasilan
dari gerakan nasional-religius yang dinamakan Zionis. Gerakan
ini merupakan suatu aktivitas keagamaan dan politik dari
bangsa Yahudi yang menginginkan kembalinya Yudaisme
ketanah yang dijanjikan yakni tanah suci “Palestina” (al Ard al
Mugaddasah). (al-Maysiri, 1982)

Orang-orang yang berpaham Zionis beranggapan bahwa
mereka adalah bangsa terpilih yang telah Tuhan anugerahkan
tanah yang suci kepada mereka harus eksis menjadi satu
kekuatan yang akan mendominasi kehidupan umat manusia.
Kelompok ini muncul ditengah-tengah meningkatnya tensi
anti-semitisme (anti Yahudi) di Masyarakat Eropa. Hidup
tersegregasi dan penuh intimidasi hak sosial, ekonomi, politik,
agama dan budaya mereka terkunkung. Para elit Yahudi
diaspora di negara-negara Eropa bangkit dan melakukan
gerakan yang di landasi oleh doktrin theology Yudaisme
sebagai umat pilihan Tuhan bukan sebaliknya menjadi orang
rendahan atau bangsa lemah yang hidup di telunjuk bangsa-
bangsa lain.

A. Sejarah Berdirinya Zionis

Zionis secara etimologis berasal dari kata zion (Inggris)
atau sion (latin) dan Bahasa Ibraninya Tsyon artinya bukit.
Bukit yang dimaksud adalah gunung Sion yang terletak di
selatan Yerusalem dan disucikan oleh orang-orang Yahudi.
(Muslih, 2021) Orang Yahudi percaya bahwa dibukit itulah

122 | Ahmad Yani, dkk



bertempat bait suci yang dibangun oleh Sulaiman. Secara
istilah Zionis adalah orang Yahudi yang ingin tinggal di
Palestina, termasuk para pendukung mereka yang secara
moral juga ingin menetap di Palestina. (Shulbi, 1978) Istilah
Zionisme bagi orang Yahudi menunjuk kepada tanah Israel,
yang berakar dalam kesadaran orang-orang Yahudi sejak
zaman Bibel.

Dari kesadaran ini sehingga terbentuk gerakan yang
bertujuan mengembalikan kerajaan Bani Israel dan
membangun Haikal Sulaiman di atas reruntuhan masjid al-
Agsha kemudian dari sini akan mengusai dunia dan
kekuasaannya ada di Yerusalem tepatnya ditangan raja orang
Yahudi yakni seorang Mesias yang diharapkan kedatangannya
berasal dari keturunan Daud.

Pada tahun 606 SM kerajaan Babilonia menyerang
kerajaan Yahuda dan menduduki kota Yerusalem. Tentara
Nebukadnezar melakukan pembantaian besar-besaran
terhadap rakyat, kaum pendeta, Wanita, dan anak-anak. Saat
Kerajaan Yahuda hancur dan berakhir maka saat itulah orang
Yahudi mulai terpisah dari kesatuan etnis, dibuang keluar dari
wilayahnya, saat-saat itu disebut diaspora. (Dimot, 1993) Di
tempat pembuangan seperti di Eropa, orang Yahudi hidup
dalam penindasan dan diskriminasi, mereka hidup dikampung-
kampung khusus dihuni orang Yahudi yang disebut “ghetto”.
Hampir 2000 tahun mereka di diaspora berusaha survive untuk
satu identitas. Orang Yahudi hidup tersegregasi, menjadi
masyarakat rendahan. Di tengah Masyarakat Eropa yang aktif

Transformasi Dunia Islam... | 123



mengampanyekan  gerakan rasisme yang  disebut
antisemitisme, orang-orang Yahudi seakan tidak ada pilihan
untuk dapat bertahan hidup di Eropa.

Salah satu peristiwa yang kelam dalam sejarah kehidupan
orang Yahudi di Eropa adalah pada peristiwa holocaust yaitu
peristiwa pembantaian orang Yahudi oleh Nazi Jerman pada
perang dunia Il yang mengorbankan jutaan orang Yahudi.
Keberadaan paham Zionis yang mengonstruksi suatu identitas
masyarakat Yahudi sebagai suatu bangsa memang sudah lama
terwacana sebelum munculnya Zionis yang digagas oleh elite-
elite Yahudi pembaharu. Namun keberadaan paham Zionisme
ini adalah untuk semakin menguatkan sentimen keyahudian
yang sudah tertanam dalam setiap jiwa orang Yahudi.
Sehingga ketika ada orang Yahudi yang menikah dengan orang
Eropa maka sebagai bentuk komitmen kebangsaannya adalah
dia harus memilih identitas sebagai seorang Yahudi daripada
identitas kebangsaan Eropanya.

Gerakan kebangsaan Yahudi Zionisme sebetulnya sudah
mulai digelorakan tahun1884 sebagai hasil konferensi
Kattowits yang dipimpin oleh Leo Pinsker (1812-1891). Pada
tahun 1883 Baron Edmon de Rathchild dari Paris mulai aktif
berjuang untuk memulangkan Yahudi ke Palestina. Tetapijauh
sebelum itu gerakan-gerakan seperti Zionis ini sudah pernah di
bentuk seperti gerakan Makkabiy, gerakan Bar Kokhba,
gerakan Moses Kretti dan gerakan David Robin yang inti dari
tujuan kelompok pergerakan Yahudi ini adalah berdirinya satu
teritori Yahudi di Palestina.

124 | Ahmad Yani, dkk



Akan tetapi pada masa Theodore Herzl (1860-1909)
sebagai tokoh pembaharu Yahudi terjadi perubahan yang
sangat fundamental di kalangan umat Yahudi. Tahun 1897
Herzl mengadakan kongres Zionis | di Bazel (Swiss) dihadiri
200 peserta dari 24 negara. Beberapa Keputusan penting dari
kongres Zionis pertama ini yaitu dibentuk organisasi Zionis
yang strukturnya menyerupai struktur negara berdaulat ada
unsur Parlemen, Komite Eksekutif, Mahkamah Kongres
sebagai yudikatif. Kemudian kongres juga Menyusun program
basel atau perlindungan kepada setiap Yahudi yang akan
pindah ke Palestina.

Lewat kongres ini Herzl memperkenalkan bukunya yang
mengubah cara pandang orang Yahudi. Herzl mencoba
mengubah paradigma berpikir orang Yahudi dengan
menghentikan gerakan kebangsaan yang bercorak filsafat dan
keagamaan dan menyatukan dalam satu gerakan yang
bercorak politik. Idenya ditulis dalam bukunya “Yudenstaat”
atau negara Yahudi.

Buku Yudenstaat ini menjelaskan beberapa Langkah-
langkah strategi Yahudi agar dapat eksis menjadi sebuah
bangsa yang besar dan berdaulat. Beberapa poin penting
dalam pandangan Theodor Herzl yaitu tentang kemungkinan
orang-orang Yahudi untuk membentuk suatu negara,
tanggapan atas isu-isu anti semitisme yang terus membayangi
orang Yahudi, tempat untuk mendirikan negara, konstitusi
negara, rencana migrasi dsb.

Transformasi Dunia Islam... | 125



Buku ini adalah salah satu literatur penting menuju
terbentuknya negara Yahudi. Selain menulis karyanya
Langkah-langkah diplomasi juga dilakukan oleh Herzl seperti
menemui Sultan Hamid Il sebagai penguasa Turki Usmani yang
menguasai Palestina saat itu untuk menyampaikan solusi
tentang negara Yahudi tetapi usaha ini gagal karena Turki
Usmani menolak untuk memberi tanah Palestina. (Friedman,
2004) Selanjutnya Herzl juga berdiplomasi dengan Wilhem Il
dari Jerman, juga Komisi Kerajaan Britania Raya untuk imigrasi
asing.

Gagasan-gagasan Herzl tetap sama yaitu untuk dapat
mewujudkan negara Yahudi maka solusinya adalah Kembali ke
tanah Palestina yang disebut dengan kegiatan Aliyah. Aliah
makna dasarnya adalah “naik” maksudnya adalah naik kembali
ke Yerusalem, yang secara geografis memang berada pada
dataran yang tinggi. |de tentang mendirikan negara Yahudi ini
ditentang oleh sebagian Yahudi yang berhaluan konservatif.
Kelompok Yahudi konservatif beranggapan bahwa Yahudi ini
harus dikembalikan pada nilai-nilai luhurnya yaitu anugerah
ilahi bukan sebuah malapetaka. Kelompok Yahudi yang
disebut sebagai pembaharu menyatakan bahwa gerakan
nasionalisme Yahudi akan berpotensi menimbulkan
pemberhalaan dimana bangsa menggantikan tempat Yahwe
(Tuhan).

Kelompok anti-zionisme bahkan menyatakan bahwa
peristiwa holocaust adalah merupakan penebusan dosa
kolektif kaum zionis yang mencita-citakan tanah yang

126 | Ahmad Yani, dkk



dijanjikan. Namun kelompok Yahudi pembaharu tidak berhenti
dengan ronrongan dari dalam. Pada abad ke-19 perjuangan
emansipasi orang Yahudi di Eropa dan Amerika sudah mulai
tercapai, mereka sudah boleh bergaul dan berpartisipasi
membangun negara. Mereka sudah dapat akses keruang-
ruang publik seperti Pendidikan, Kesehatan, sosial dsb.

Harapan menuju negara yang di cita-citakan tersebut
mulai terwujud ketika tanggal 2 November 1917 pemerintah
Inggris mengumumkan statement politiknya tentang
Palestina yang disebut “Balfour Declaration” isinya antara lain
bahwa Inggris menganugerahkan sebuah perumahan
Nasional bagi bangsa Yahudi di Palestina dan akan melakukan
segala kemungkinan demi tegaknya kebijaksanaan ini dengan
ketentuan tidak akan dilakukan hal-hal yang merugikan hak-
hak sipil dan agama masyarakat yang bukan Yahudi. Dengan
dikeluarkannya deklarasi Balfour ini maka imigrasi orang-orang
Yahudi yang diaspora di Eropa kembali ke Palestina semakin
meningkat.

Zionis berhasil mewujudkan cita-cita besar yaitu Kembali
ketanah yang dijanjikan ‘“Yerusalem” ditandai dengan
berdirinya Negara Israel Modern pada tanggal 14 Mei 1948
yang mendapat legitimasi secara de facto dari negara negara
besar seperti Amerika, Inggris dan Rusia meskipun di jazirah
arab tidak ada satupun negara Arab yang mengakui berdirinya
negara baru yang bernama Israel.

Transformasi Dunia Islam... | 127



B. Tujuan dan Pola Gerakan Zionis

Zionis adalah konstruksi yang menyatukan antara dua sisi
kehidupan orang Yahudi yaitu agama dan politik. Telah
tertanam dalam setiap pikiran dan jiwa orang Yahudi selama
berabad-abad bahwa mereka adalah umat pilihan Tuhan dan
pemilik sah dari tanah yang dijanjikan yang orang Israel
menyebut tanah Israel (Eretz Israel) Orang Eropa menyebut
the promised land dan orang Arab menyebut al ard al
Mugaddasah. Dalam penetapan dan pencarian tanah yang
dijanjikan ini orang Yahudi melalui proses yang rumit ada yang
berpikir di Amerika Selatan, Afrika sampai akhirnya bangsa
Yahudi dan Zionisme menyepakati Palestina sebagai
”Promised Land” (Azra, 2002).

Secara dogmatis gerakan Zionis memformulasi doktrin-
doktrin dalam kitab-kitab yang di percayai oleh Yahudi maupun
Kristen sebagai inspirator utama. Pada Kejadian 15:18 misalnya
di situ Tuhan berfirman.

Pada hari itulah Tuhan mengadakan perjanjian dengan

Abraham serta berfirman: “Kepada keturunanmu

Kuberikan negeri ini, dari sungai Mesir sampai ke sungai

yang besar itu, sungai Efrat.”

Keterlibatan orang-orang Kristen dalam terbentuknya
Zionis ini tidak bisa dipungkiri. Mereka sangat menginginkan
agar orang Yahudi dapat kembali ke Yerusalem sebagai bukti
kebenaran Bibel. Selain itu jejak-jejak perang salib masih
menjadi aspirasi di kalangan orang-orang Kristen Ortodoks
dan Yahudi untuk menguasai Yerusalem lewat konspirasi yang

128 | Ahmad Yani, dkk



mereka sebut perang salib damai (Peacepul Crusade).
(Hermawati, 2005) Adalah Napoleon Bonaparte kaisar dari
Francis merupakan salah seorang yang masih menjadikan isu
Yerusalem sebagai isu-isu propaganda untuk menghasut
orang-orang Yahudi agar kembali ketanah Palestina.

Ada tiga alasan secara teologis kenapa Yerusalem ini
menjadi titik konflik antar agama. Pertama orang Yahudi
beranggapan bahwa merebut Yerusalem adalah satu proses
akhir dari penantian yang panjang. Kemudian Islam
beranggapan bahwa konflik di tanah suci itu sebagai pertanda
munculnya Dajal yang artinya pertanda akan berakhirnya masa
kejayaan Yahudi karena akan diperangi umat Islam bersama
Imam Mahdi dan umat Kristiani beranggapan bahwa
kembalinya Yahudi ke Yerusalem adalah pertanda penting the
second coming atau kedatangan kedua kali dari Yesus Kristus
yang memerintah selama satu millenium ke depan. (Nurdin,
2009) Alasan berikutnya adalah ketiga agama besar dunia
ini(Islam, Yahudi dan Kristen) masing-masing mengklaim
bahwa Yerusalem adalah tanah suci bagi mereka sehingga rasa
kepemilikan atas daerah ini menjadi pemantik konflik-konflik
yang bersifat regional.

Ketika di analisa lebih jauh dari doktrin-doktrin teologi
yang memerintahkan orang Yahudi kembali ke tanah yang
dijanjikan maka ketika di kaji dari aspek geografis maka yang
dimaksud tanah yang dijanjikan bukan hanya Yerusalem.
Sebab firman Tuhan berbicara sungai Mesir sampai Eufrat
(mengalir dari Turki melewati Irak dan Suriah) maka tafsir

Transformasi Dunia Islam... | 129



geografisnya adalah mencakup bagian dari Mesir timur (Sinai),
Israel-Palestina, Yordania, Arab Saudi bagian barat laut, Suriah
bagian selatan, Irak bagian barat artinya bahwa tanah yang
dijanjikan itu ketika dilihat dalam konteks geografis hari ini
bukan saja Palestina tetapi ada banyak negara yang harus
Zionis taklukkan untuk bisa mewujudkan janji kitab suci
tersebut.

Dalam rangka mewujudkan cita-cita Zionis agar dapat
menguasai tanah Palestina, maka strategi-strategi menuju ke
cita-cita besar tersebut di susun dengan matang antara lain
membeli tanah-tanah di Palestina untuk sebagian dimanfaat
sebagian petani-petani Yahudi, melakukan program migrasi
besar-besaran dimulai oleh kelompok pecinta Zion yang
dipimpin oleh Leo Pinsker (1821-1891), melakukan diplomasi
terhadap Turki Usmani dengan menawarkan bantuan modal
dengan jalan mengakui eksistensi Yahudi, mengembargo
secara ekonomi orang Palestina dengan jalan menutup jalan
suplai kebutuhan sehari-hari. Karena embargo ekonomi
sehingga penduduk Palestina banyak yang miskin dan untuk
hidup mereka menjual tanah ke Yahudi. Melakukan tindakan-
tindakan terorisme kepada warga Palestina melalui
pengusiran dan pembantaian orang Palestina misalnya dalam
peristiwa Nakba tahun 1948 dan ini dicetuskan oleh David Ben
Gorion yang menyatakan selama Yahudi bukan mayoritas di
Yerusalem maka sulit mendirikan negara serta memperkuat
kepemimpinan Yahudi di Palestina dalam bidang ekonomi dan
Politik.

130 | Ahmad Yani, dkk



C. Pengaruh Zionis dalam Konteks Global

Perjuangan zionis tidak berhenti sampai pada
keberhasilan mendirikan negara Israel di tanah Palestina, akan
tetapi gerakan ini menjadi gerakan berkelanjutan untuk misi
yang berbeda yaitu menjadi penguasa dunia. Zionisme global
memiliki akar sejarah, intelektual, dan politik yang muaranya
adalah bagaimana agar dunia ini di pimpin oleh orang Yahudi.

Setidaknya ada dua doktrin primer yang dikembangkan
oleh Israel Yahudi terkait dengan gerakan zionisme dan
gerakan keagamaan mereka dalam sejarah modern, serta
upaya kolonialisasi di Palestina yaitu: Israel sebagai ‘“bangsa
pilihan Tuhan” dan “tanah yang dijanjikan Tuhan” atau janji
Tuhan atas tanah yang dijanjikan. Dua doktrin ini berasal dari
kitab suci mereka yaitu Taurat dan Talmud. Dua doktrin inilah
yang dijadikan ideologi Yahudi modern baik secara teologis,
historis, politis maupun secara ekonomi. (Amri, 2013) Ada dua
rencana besar grand strategy Zionis Israel yaitu Israel harus
menjadi negara paling kuat diregional. Yang kedua memecah
negara-negara Islam terutama di timur tengah dan Asia
selatan.

Runtuhnya Khilafah Islam di Turki serta perubahan sistim
pemerintahan monarki absolut kemonarki konstitusi yang
dikenal dengan Revolusi Turki Muda adalah hasil kerja yang
terukur, presisi dan senyap dari gerakan Zionis ini. (Rofi, 2015)
Zionis sebagai satu gerakan yang terkoordinasi menata pola
kerjanya secara ketat dengan bergerak secara presisi, licik, dan

Transformasi Dunia Islam... | 131



senyap sehingga pengaruh gerakannya sampai saat ini begitu
terlihat.

Keberhasilan bangsa Israel dalam mendirikan negara pada
kawasan yang sudah “bertuan” tidak lepas dari kekuatan
gerakan pemikiran dan ideologi yang mem back up nya, yaitu
Zionisme. Lalu Zionisme inilah yang diklaim menyulut api
konflik berkepanjangan dan mengobarkan permusuhan turun-
temurun di bumi Palestina dan sampai sekarang ini masih
sering bergejolak. Rivalitas yang abadi dari Zionis yang
menjelma menjadi Israel saat ini adalah negara yang memiliki
ideologi yang berbeda bahkan bertentangan dengan ideologi
Zionis.

Maka Islam sebagai satu ajaran agama yang mengandung
ideologi bagi Israel adalah ancaman yang nyata bagi
eksistensinya. Salah satu rintangan besar yang dihadapi oleh
gerakan ini adalah agama-agama wahyu, yakni Islam dan
Kristen. (Nurdi, 2006) Sehingga segala upaya untuk
melemahkan gerakan ideologi yang kontra Zionis bagi Israel
harus dimusnahkan. Pemikiran-pemikiran Zionis ini telah di
rumuskan dalam satu dokumen yang disebut Protocol of Zion.
Protokol of Zion ini adalah rumusan dari buku-buku Yahudi dan
Talmud (Talmud:Taurat yang telah didistorsi dan
diselewengkan makna aslinya). Pada tahun 1901 seorang
pendeta gereja Ortodox dari Rusia berhasil menerjemahkan.
Kemudian terjemahan ini berupa dokumen rahasia ditemukan
oleh seorang Fremassonry yang berkhianat. Freemasonry atau
lebih dikenal dengan sebutan Freemason adalah gerakan

132 | Ahmad Yani, dkk



Yahudi internasional, sekaligus merupakan gerakan rahasia

paling besar dan paling berpengaruh di seluruh dunia. Ada 9

poin rencana zionis yang poin-poin pentingnya dapat diringkas
sebagai berikut :

1.

Cara terbaik untuk menguasai dunia ialah dengan
merampas kekuasaan dan ancaman, bukan dengan
perundingan akademik atau diplomasi.

Kekuatan kita harus lebih kuat dari kekuatan-kekuatan
lain di segala sektor.

Penguasaan terhadap media sebagai sarana
propaganda isu-isu yang dipakai untuk membenturkan
kepentingan-kepentingan pihak yang akan
menghalangi tujuan Zionis. Lewat media, gerakan
Zionis akan senyap tidak dapat dideteksi oleh lawan.
Melakukan proses pemiskinan sebab menundukkan
manusia dengan kemiskinan akan lebih efektif
dilakukan daripada menundukkan manusia dengan
undang-undang.

Zionis akan terus berupaya memecah belah umat-umat
yang merintangi perjuangannya dengan jalan
menumbuhkan fanatisme di antara mereka.

Zionis harus menguasai ekonomi dan merusak industri
kelompok lain dengan menanamkan paham ekonomi
yang sesuai dengan cita-cita Zionis.

Apabila zionis telah memiliki kekuatan dan telah
menjadi penentu kebijakan dunia maka tidak ada
agama-agama lain yang akan dibiarkan berkembang.

Transformasi Dunia Islam... | 133



8. Zionis akan melakukan konspirasi agar para pemuka
agama di luar Yahudi tidak mendapat kepercayaan lagi
dari umatnya dan telah terbukti di ajaran Kristen terus
mengalami kemerosotan dari waktu ke waktu.

9. Eksisnya Zionisme sebagai ideologi menjadikan Israel
sebagai negara yang sangat mempengaruhi tatanan
dunia baik regional maupun global. Dunia Islam
khususnya secara teritori akan semakin menyempit
khususnya tanah Palestina dengan ekspansi terus
menerus dilakukan Israel yang di dukung oleh negara-
negara yang pro Zionis. Selain itu kekuatan negara-
negara Islam juga akan semakin dilemahkan lewat
program pecah belah dan pelemahan-pelemahan di
segala bidang.

134 | Ahmad Yani, dkk



BAB IX
Hubungan Islam dan Kristen Abad Modern

Nurhidayat

Agama dan sejarah merupakan sesuatu yang tidak dapat
dipisahkan karena agama merupakan produk masa lalu yang
telah melewati perjalanan panjang bahkan melintasi abad
demi abad. Dalam perjalanan sejarah itu agama bersentuhan
dengan perjalanan kehidupan masyarakat. Sedangkan dalam
kehidupan masyarakat terdapat budaya, politik, ekonomi
kesukuan bahkan agama. Agama ketika berhubungan dengan
sub sistem dimasyarakat termasuk agama yang berbeda maka
akan melahirkan hubungan apakah pertentangan, atau saling
kerja sama.

Sejarah dalam studi Islam termasuk dalam studi
keagamaan karena terkait dengan ilmu hadis. Berarti ilmu
belum menjadi ilmu yang mandiri karena karena kemampuan
orang arab untuk menghafal, namun ketika wilayah arab telah
menjangkau wilayah-wilayah non-Arab ketajaman mereka
mulai melemah dan muncullah kebutuhan untuk mencatat.
Pada abad ke-2 dan ke-3 tentang hadis nabi, riwayat hidup

Transformasi Dunia Islam... | 135



beliau, dan lain, inilah merupakan embrio munculnya studi
sejarah dalam Islam setelah itu berkembang sejarah sejarah
selanjutnya.

Sejak awal kehadiran agama Islam di Jazirah Arab tidak
terlepas dari agama Kristen dan Yahudi. Wilayah arab yang
merupakan pusat perkembangan Islam berbatasan langsung
dengan daerah Syriah yang dikuasai oleh kerajaan Romawi dan
kerajaan Persia yang merupakan daerah pusat kebudayaan,
termasuk kebudayaan Kristen. Nabi Muhammad saw. pernah
berdagang ke daerah Syriah sebelum dilantik menjadi Rasul.

Perkembangan peradaban dan perluasan wilayah
menyebabkan adanya persentuhan antara Islam dan Kristen
melalui berbagai media, seperti kebudayaan, ilmu
pengetahuan dan peperangan. Di berbagai wilayah taklukan
Agama Islam menjamin keamanan dan kebebasan umat
kristen untuk menjalankan ibadahnya.

A. Hubungan Islam dan Kristen pada Masa Awal Munculnya
Islam

Hubungan Agama Islam dan Agama Kristen yang terus
bertahan sampai saat ini, karena agama Islam bersifat post-
Kristen. Yakni kehadiran Agama Islam sesudah agama Kristen
dan banyaknya ritual ibadah yang sesuai di antara keduanya
serta memiliki hubungan historis yang di bawah oleh
keturunan Nabi Ibrahim as. Berbeda dengan agama Hindu,
Buddah dan lainnya yang memiliki perbedaan dengan
pemahaman keagamaan sehari-hari Agama Kristen. Ada 4

136 | Ahmad Yani, dkk



perjumpaan utama membentuk hubungan dan pandangan
positif umat Kristen terhadap umat muslim awal.

Pertama adalah seorang rahib Kristen, yang bernama
Bahira, melihat “tanda kenabian” pada Muhammad kecil yang
berusia 12 tahun yang tengah menempuh perjalanan dagang
bersama pamannya (Abu Talib) ke surya (Syam). Tertarik
dengan pembawaan anak muda tersebut, Bahira mengajukan
beberapa pertanyaan kepada Abu talib tentang Muhammad
dan sifat-sifatnya, kemudian berbicara langsung dengannya.
Sejumlah pertanyaan dari Bahira menunjukkan hubungan
menarik antara tradisi Kristen dan misi masa depan
Muhammad muda. Ibn Hisyam mendeskripsikan Bahira
sebagai orang yang memiliki “Pengetahuan tentang orang
Kristen” selanjutnya historiografi Islam menunjukkan hal
tersebut sebagai nubuat atas Muhammad di masa depan
sebagai rasul berdasarkan sumber- sumber Kristen.

Kedua adalah kejadian terkenal ketika Muhammad saat itu
berusia 40 tahun dan menerima wahyu pertama melalui
malaikat Jibril, dia bingung dengan kejadian tersebut setelah
menerima wahyu pertama itu, dia bergegas menemui istrinya
(Khadijah) dan memintanya untuk menyelimutinya, karena
merasa takut terhadap pengalaman yang telah dialami dan
kelak mengubah sejarah dunia itu. Dia kemudian diyakinkan
oleh seorang penganut Kristen yang “bijak dan berilmu” yang
bernama Waragah bin Naufal, yang merupakan sepupu
Khadijah. Alasan mengapa Waragah diminta pendapatnya,
karena dia pemeluk Kristen yang taat, membaca kitab-kitab

Transformasi Dunia Islam... | 137



suci dan belajar dari orang-orang yang meyakini Alkitab dan
Taurat. Setelah mendengarkan penuturan Muhammad,
Waragah membenarkan bahwa dia telah didatangi “Malaikat
Jibril” yang juga turun kepada Nabi Musa putra Imran. jadi
awal mula kenabian Muhammad di sahkan oleh “Kitab-kitab,
Malaikat dan nabi terdahulu dalam tradisi Kristen.” Hal
tersebut menunjukkan masa awal Agama Islam dengan
diturunkannya Al-Qur’an.

Kejadian ketiga agak berbeda, tetapi menguatkan
perjumpaan sebelumnya. Setelah Nabi Muhammad mulai
menyampaikan Agama Islam secara terang-terangan, dia
mengirimkan sekelompok kecil umatnya ke kerajaan
Abyssiniah (Ethiopia) untuk menghindari tindakan kejam kaum
Qurays yang terjadi di mekah. Hal ini merupakan fakta yang
menunjukkan bahwa umat muslim awal mempercayai adanya
kesamaan dengan umat Kristen. Raja Kristen, saat itu bergelar
Negus, dikenal dalam bahasa arab sebagai Najasi. Dia
menyambut baik delegasi muslim tersebut dan menolak
mengembalikan mereka kepada kaum kafir Mekah. Hal ini
sebagai pertanda ketiga tentang simpati dan persahabatan
umat Kristen terhadap umat muslim.

Kejadian keempat di Mina, tempat komunitas muslim baru
berhijrah. Dalam sebuah kejadian yang mungkin dapat
dianggap sebagai dialog pertama Islam-Kristen, Nabi
Muhammad memberikan izin kepada sekelompok umat
Kristen dari Najran menyelenggarakan ibadah mereka di
mesjid. Setelah mereka beribadah, nabi mengajak delegasi

138 | Ahmad Yani, dkk



tersebut untuk memeluk Islam. Mereka menolak namun setuju
untuk hidup secara damai, berdampingan dengan umat
muslim. Hal ini lebih dari sekedar kejadian yang menunjukkan
toleransi beragama, melainkan memberikan gambaran
tentang ikatan khusus antara umat muslim awal dan umat
Kristen. Hal ini dikuatkan dengan firman Allah dalam Qs. Al
Bagarah/ 2: 256.

\ B 5
A, 5 ,);Lu\,f&ydﬂw.u)\ gg 33l 51N
Y.«.;.;xac:_;mbw AN g syl sl jE

Terjemahnya:

Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam);
Sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada
jalan yang sesat. karena itu Barang siapa yang ingkar
kepada Thaghut dan beriman kepada Allah, Maka
Sesungguhnya ia telah berpegang kepada buhul tali
yang Amat kuat yang tidak akan putus. dan Allah Maha
mendengar lagi Maha mengetahui.

Menurut ibnu Katsir, merupakan tanggapan atas kejadian
Bani Salim b. Auf salah seorang sahabat rasul dari Madina
memaksa putranya yang beragama Kristen untuk memeluk
Islam. Aplikasi menarik dari ayat ini dapat ditemukan dalam
kisah Umar bin Khattab khalifah kedua Islam (586-590M) yang
meminta seorang perempuan tua Kristen untuk memeluk

Islam. Perempuan tersebut menjawab ”

aku seorang
perempuan tua dan kematian sudah dekat bagiku”
mendengarkan jawaban ini” Umar membaca Qs. Al-Bagarah

Transformasi Dunia Islam... | 139



ayat 256 tadi dan meninggalkannya. Akhirnya juga perlu
menyebutkan kaisar Bisantium Heraklius, yang hidup sezaman
dengan Nabi Muhammad SAW. dan konon pernah berinteraksi
dengan khalifah pertama (Abu Bakar). Dia tetap dihormati
sebagai penguasa yang bijak dan adil karena kebijakan
politiknya serta pengabdiannya terhadap agamanya.

Dengan demikian, umat muslim memiliki pandangan yang
lebih positif terhadap Kekaisaran Bizamtium daripada
terhadap kerajaan Persia dengan alasan, Kekaisaran
Bizamtium adalah umat Kristen. namun hal ini juga dibenarkan
secara teologis sebagaimana firman Allah dalam Qs. Al-
Maidah/ 5: 82 yang berbunyi:

%wjxﬁﬂ\w %J\\ﬁ \,\cwu\udw

Terjemahnya:

Sesungguhnya kamu dapati orang-orang yang paling
keras permusuhannya terhadap orang-orang yang
beriman ialah orang-orang Yahudi dan orang- orang
musyrik. dan Sesungguhnya kamu dapati yang paling
dekat persahabatannya dengan orang-orang yang
beriman ialah orang-orang yang berkata: "Sesungguhnya
Kami ini orang Nasrani". yang demikian itu disebabkan
karena di antara mereka itu (orang-orang Nasrani)
terdapat pendeta-pendeta dan rahib-rahib, (juga) karena
Sesungguhnya mereka tidak menyombongkan diri.

140 | Ahmad Yani, dkk



Ayat tersebut memuji umat Kristen sebagai kaum yang
lebih dekat dengan Islam secara emosional dibandingkan
umat agama yang lain. Meskipun tradisi umat muslim
memandang trinitas Kristen sebagai pelanggaran terhadap
keesaan Tuhan (Tauhid), sebagai bagian dari konsep
monoteisme Islam yang kuat, tetapi pengabdian umat Kristen
terhadap tuhan diakui secara luas.

B. Hubungan Islam dan Kristen abad Modern

Perang Salib menciptakan transformasi mendalam bagi
masyarakat Barat dalam berbagai aspek kehidupan. Hal yang
paling pokok adalah kemajuan yang luar biasa dalam ilmu
pengetahuan di dunia Barat. Saat ini, ilmu pengetahuan telah
menjadi aset krusial bagi negara-negara Barat dalam
menggalang perkembangan peradaban dan kekuatan militer
mereka.

Pada masa tersebut, ilmu pengetahuan menjadi
komoditas utama yang memajukan peradaban dan
kemampuan militer bangsa Barat. Dengan kekuatan militer
yang dimiliki, negara-negara Barat mampu melakukan
penetrasi yang signifikan ke wilayah-wilayah strategis yang
dikuasai oleh umat Islam. Salah satu contohnya adalah
kedatangan Napoleon Bonaparte di Mesir, membawa
bersama kelompok ekspedisi yang terdiri dari anggota-
anggota dengan keahlian beragam.

Hegemoni Islam menurun dikarenakan tindakan umat
Islam sendiri yang suka memisahkan diri dari kelompok

Transformasi Dunia Islam... | 141



(jamaah) dan hidup menyendiri. Sementara itu, penyerangan
tentara Mongol ke Bagdad menjerumuskan peradaban Islam
yang sudah maju ke dalam peradaban yang gelap dan
terbelakang. Dampak jangka panjang dari invasi Mongol ke
Bagdad menghancurkan jembatan emas kajian keilmuan umat
Muslim. Inilah alasan utama kemunduran umat Islam di Abad
Pertengahan. Sementara itu, Tentara Salib menemukan jati
dirinya dalam kajian ilmiah dan tumbuh serta berkembang
menjadi suku penguasa. Komunikasi antara Kristen dengan
Islam dalam ilmu Sejarah digambarkan dalam 3 fase:

Fase Awal; Islam memberikan sumbangsih yang signifikan
kepada Barat, khususnya dalam ranah kebudayaan. Setelah
Nabi Muhammad SAW muncul, Islam berkembang menjadi
suatu gaya hidup baru, menyebar dengan cepat melalui para
sahabat Nabi dan kekuasaan dinasti Islam berikutnya. Antara
abad ke-7 hingga ke-15, dinasti-dinasti ini memberikan
pencerahan kepada bangsa Eropa yang saat itu tengah
mengalami Abad Kegelapan. Kekhalifahan Bani Abbasiyah
menjadi contoh dinasti yang sangat terbuka terhadap
peradaban lain. Penyebaran kebudayaan Islam di Barat dimulai
dengan sumbangan manuskrip Arab kepada universitas
terkemuka di dunia modern, seperti Universitas Oxford dan
Universitas Paris, yang diberikan oleh Raja Frederick.

Fase Kedua; Pada tahap ini, pertukaran budaya antara
Barat dan Islam memiliki dampak yang terbatas pada dunia
Islam, karena Barat lebih cenderung melakukan interaksi
dengan Timur melalui penjajahan dan pencarian hasil alam,

142 | Ahmad Yani, dkk



seperti rempah - rempah, kemudian diangkut kembali ke
negaranya. Kedatangan Napoleon ke Mesir pada periode ini
hanya menghasilkan manfaat melalui laporan harian yang ia
tulis, yang menyajikan banyak pengetahuan bagi kalangan
terpelajar yang tertarik dalam studi Mesir.

Fase Ketiga; Yaitu periode Modernisasi yang dicirikan oleh
gelombang revolusi humanisme yang terjadi di Eropa. Pada
tahap ini, komunitas Islam terbagi menjadi dua kelompok
utama. Pertama, kelompok yang cenderung mengadopsi
seluruh peradaban Barat tanpa melibatkan proses adaptasi
dengan nilai-nilai budaya Islam. Kedua, kelompok umat Islam
yang berupaya menyaring dan mengintegrasikan nilai-nilai
kebudayaan Barat dengan menjadikannya sebagai elemen
utama dalam sintesis peradaban, sehingga membentuk suatu
peradaban baru yang mencakup kedua aspek tersebut.

Piagam Nostra Aetate, dokumen dari Dewan Vatikan yang
menggambarkan tekad umat Katolik untuk mendorong dialog
terbuka antara komunitas agama, menjadi sangat relevan
ketika mengkaji hubungan kontemporer antara Islam dan
Kristen. Intinya, Nostra Aetate menyatakan dua hal utama.
Pertama, perlunya membangun kehidupan berdampingan
berdasarkan ketulusan dan pemahaman bersama. Kedua,
kewajiban bersama terkait realitas kehidupan antar umat
beragama, mencakup aspek keadilan sosial, Etika,
ketenangan, dan kemerdekaan. Dokumen ini sepertinya
berusaha secara jelas untuk menghapuskan rasa dendam dan
permusuhan antar agama, dengan tujuan membentuk

Transformasi Dunia Islam... | 143



paradigma baru dalam hubungan antar agama.
Pendekatannya adalah dengan memberikan prioritas pada
dialog antar agama.

Nostra Aetate merupakan puncak dari upaya rekonsiliasi
antar agama, dan hal ini tidak terjadi secara tiba-tiba. Banyak
upaya Gereja untuk menciptakan dialog telah diprakarsai oleh
Gereja, dan di antara fakta-fakta yang membenarkan usaha
tersebut yaitu: Manuel Palaiologos (1350-1425) banyak, ia
menulis tentang Islam, menjelaskan korelasinya dengan
budaya Islam dan Kristen di Barat. Pada masa Petrus
Venerabilis (1092-1156) memerintahkan terjemahan Al-Quran
ke dalam bahasa Latin, mendorong dialog antar agama.
Ramon Benerabilis (1092-1156) mengadopsi metode beragam
untuk memulai dialog dengan umat Islam. Ruhl (1233-1315) dan
Nicholas Cusanus (1401-1464) juga berusaha berdialog dengan
umat Islam, termasuk komentar Nicholas Cusanus terhadap Al-
Quran dalam bahasa Latin untuk mencari kemungkinan
hubungan baik antara kedua agama tersebut.

Pada abad ke-20 khususnya merupakan era peningkatan
dialog antar agama, Dua penulis terkemuka pada masa itu,
Kenneth Cragg (1913) dan Louis Massignon (1883- 1962),
mempelajari bahasa Arab, terkesan dengan tertibnya
kehidupan umat Islam di kota Kairo, dan terinspirasi oleh para
sufi terkenal al-Hallaj (922). Massignon juga terlibat dalam
penelitian sastra bersama Charles Foucald, seorang pertapa
dari wilayah Islam di Afrika Utara. Keduanya kemudian
membentuk Komunitas berdoa bersama yang dikenal dalam

144 | Ahmad Yani, dkk



bahasa Arab sebagai al-Badaliyah, memberikan tempat bagi
umat Islam untuk melakukan doa dan puasa. Salah satu tokoh
terkemuka dalam komunitas ini adalah Giovanni Battista
Montini, yang kemudian menjadi Paus Paulus VI.

Portugis dan Spanyol melakukan perjalanan laut termasuk
Malaka dan Indonesia. Kedatangan Portugis di Malaka
memberikan dampak besar terhadap sejarah umat Islam di
wilayah tersebut, karena mereka menggunakan kekuatan
militer untuk memaksa konversi ke agama Kristen. Tiga tujuan
utama kedatangan Portugis di Malaka dapat diidentifikasi
sebagai Kejayaan, Emas, dan Injil.

Pengalaman yang sama juga dialami oleh masyarakat
Ternate di Indonesia, di mana upaya untuk menguasai Ternate
dihadapi dengan perlawanan yang kuat dari komunitas Muslim
setempat di Kesultanan Ternate. Sultan Hairun (1550-1570)
menjadi Sultan pertama yang secara aktif melawan
penjajahan Portugis, dan perlawanan ini terus berlanjut hingga
masa pemerintahan Sultan Baabullah (1570-1583).

Setelah diusir dari Ternate, Portugis beralih ke Ambon.
Namun, di Ambon, tidak diterima dengan baik oleh
masyarakat setempat, dan akhirnya diusir dari wilayah
tersebut. Sebelum diusir, Portugis berhasil menyebarkan
agama Kristen di Ambon melalui pembentukan persekutuan
umat Katolik di daerah tersebut (Kees De Jong, 2012).
Penyebaran Kristen di kawasan timur nusantara yang
dilakukan  Portugis sangat kontraproduktif terhadap
semangat dialog antar agama yang dipupuk para pendahulu

Transformasi Dunia Islam... | 145



mereka yang beragama Katolik, yang berupaya menciptakan
suasana nyaman di kalangan umat beragama. Portugis
memiliki motif menjajah dan merebut serta menguasai sumber
daya alam (hasil Bumi), serta upaya penyebaran agama
menjadi alasan utama kedatangan mereka.

Sikap netral Belanda dalam urusan agama berkontras
dengan pandangannya terhadap umat Islam, di mana mereka
menganggap orang-orang Muslim tidak dapat dipercaya.
Pandangan ini menjadi motivasi bagi salah satu pemimpin
Belanda, JP. Coen, untuk mengeluarkan memorandum pada
tanggal 1 Januari 1614. Dalam memorandum tersebut, ia
menyatakan bahwa orang-orang Muslim dianggap sebagai
musuh yang harus dihancurkan. Standarisasi ganda juga
diterapkan dalam sektor pekerjaan, dengan memberikan
prioritas kepada Pekerja dari VOC yang menganut agama
Kristen Protestan lebih banyak daripada pekerja Belanda di
Maluku.

Pada tahun 1799, VOC mengalami kebangkrutan, dan
seluruh asetnya diambil alih oleh pemerintah Belanda. Kondisi
ini berlangsung terus hingga tahun 1811. Kebijakan pemerintah
Inggris menunjukkan perbedaan yang mencolok dibandingkan
dengan kebijakan Belanda, terutama terkait dengan
memberikan izin kepada kelompok Baptis Missionary Society
dan London Missionary Society untuk menyebarkan agama di
Jawa. Meskipun kedua kelompok misionaris tersebut
diberikan izin, upaya mereka dalam penyebaran agama tidak
memberikan dampak yang signifikan.

146 | Ahmad Yani, dkk



Pada tahun 1853, hak-hak umat Katolik dalam sistem
hukum Belanda dipulihkan, membawa perubahan mendasar di
Belanda. Agama Katolik mampu menyebar kembali ke negara-
negara kolonial. Para misionaris dan Zendin akhirnya
memperebutkan kekuasaan dengan menyebarkan agama
mereka dan menimbulkan kekacauan baru di wilayah jajahan.
Selain itu, pemerintah kolonial Belanda mengambil posisi
membatasi kedua belah pihak dengan terlebih dahulu
meminta izin kepada pemerintah dalam penyebaran misinya.
Keberadaan kedua misi secara bersamaan dibatasi untuk
menghindari konflik. Demikian pula, misionaris dan misionaris
tidak diperbolehkan untuk berpartisipasi di wilayah yang
mayoritas penduduknya Muslim.

Warga Negara di wilayah tersebut dapat dibagi menjadi
tiga kelompok utama: Orang Eropa, Orang Tionghoa dan Arab,
dan Pribumi. Orang Eropa tunduk pada hukum Belanda,
sementara Orang Tionghoa dan Arab diharuskan meminta izin
perjalanan dan juga tunduk pada hukum Belanda saat
melakukan perjalanan ke luar kota. Pribumi mengikuti aturan
agama mereka sendiri. Pembagian ini menimbulkan
ketidaksetarraan dalam kebijakan hukum Belanda, seperti
yang terjadi pada kasus seorang pegawai Belanda yang
melakukan kekerasan terhadap seorang warga pribumi Jawa.
Meskipun hukum Belanda mengakui prinsip persamaan hak di
hadapan hukum, proses peradilan yang terjadi tidak adil.
Kejadian ini mencerminkan kemungkinan bagi pegawai
Belanda untuk terbebas dari konsekuensi hukum pidana,

Transformasi Dunia Islam... | 147



menggambarkan ketidaksetaraan dalam implementasi
hukum.

Antara tahun 1900 dan 1942, arah kebijakan politik di
Hindia Belanda berubah ke arah politik “etis”. Arah kebijakan
politik ini mulai terfokus pada nasib masyarakat adat. Tokoh
yang berpengaruh dalam kebijakan ini adalah Snook
Hurgronje, yang memberikan nasihat kepada pemerintah
Hindia Belanda mengenai masalah agama dan hubungannya
dengan masyarakat adat yang mayoritas beragama Islam.
Arah politik ini tidak terduga karena memunculkan banyak
gerakan akademis untuk mengorganisir masyarakat adat.
Organisasi yang terstruktur di dalam masyarakat yang
tertutup berhasil diusir dari Indonesia melalui upaya gerakan
terpelajar dan perjuangan lainnya, setelah penerapan sekat
hukum yang ketat oleh pihak Belanda. Oleh karena itu,
tidaklah mengejutkan bahwa akhirnya kekuasaan Belanda
dapat diusir, membuka jalan bagi pemerintahan Jepang untuk
datang ke Indonesia.

C. Hubungan Islam dan Kristen di Masa Imperialisme

Pada abad ini memungkinkan untuk memunculkan
kembali kesepahaman sebagaimana yang telah tercipta pada
masa awal munculnya Agama Islam. Karena setiap umat
beragama telah memiliki kesadaran dalam menerima
perbedaan. Hal tersebut dapat terwujud melalui relasi antara
Agama Islam dan Agama Kristen dengan tetap menghargai
klaim ortodoksi dan autentitas tradisi masing-masing dan

148 | Ahmad Yani, dkk



melahirkan cakrawala pemikiran yang terbuka untuk dapat
hidup saling berdampingan dan menciptakan kehidupan yang
harmonis dalam suatu komunitas. Suatu agama baik yang
dikelompokkan sebagai agama wahyu (Samawi) atau tidak
(Ardhi) berdasarkan tipologisasi tidak lepas dari pengaruh
sosial, situasi dan asal usulnya yang kompleks.

Pandangan tersebut dapat melahirkan visi universal dan
ekumenisme spiritual untuk membangun kebersamaan dalam
keragaman dan saling menghargai antara satu sama lain. Jadi
tidak lagi berkiblat pada warisan konflik di masa lalu yang
menyebabkan perpecahan di antara kedua agama samawi
tersebut.

Pemikiran tentang plurasitas makhluk dapat menjadi
landasan dalam membangun kembali hubungan harmonis di
antara Agama Islam dan Kristen. Pandangan tersebut
meniscayakan adanya pengakuan terhadap keragaman untuk
mewujudkan keseragaman. Eropa mengalami kemajuan yang
disebut Renaisans disebabkan adanya penentengan terhadap
kekuasaan gereja dan doktrin gereja dan perkembangan ilmu
pengetahuan yang berkembang termasuk menyerap ilmu
pengetahuan yang berkembang di Yunani dan Islam.

Renaisans menyebabkan Eropa maju dan minat pada
penjelajahan samudra dimulai oleh Spanyol dan Portugis dan
diikuti oleh belanda dan Perancis. Eropa menemukan daratan-
daratan yang telah ditempati oleh penduduk dan umumnya
beragama Islam. Maka terjadilah penjajahan.

Transformasi Dunia Islam... | 149



Penjajah Eropa terhadap Islam memilik dua model yaitu
imperialisme kuno dan imperialisme modern. Imperialisme
kuno yaitu semangat Eropa untuk mencari kekayaan atau
sumber daya alam, semangat penyebaran agama Kristen dan
semangat permusuhan terhadap orang Islam. Imperialisme
modern yaitu dimulai ketika telah terjadi persaingan sesama
bangsa Eropa dan perebutan pengaruh di daerah-daerah
jajahan dan memasarkan hasil industri. Ketika Eropa
mengalami puncak imperialisme, bersamaan kerajaan Islam
mengalami kemunduran yaitu Turki Usman dan wilayah-
wilayah tertentu yang dulunya di kuasai di bagi-bagi oleh
Negara imperialisme kalaupun ada yang tetap merdeka
Negara-negara  imperialisme  berusaha  menanamkan
pengaruhnya sampai sekarang.

150 | Ahmad Yani, dkk



BAB X
Bashar al-Assad

Zulayka Muchtar

s
17E5

Bashar al-Assad merupakan salah satu tokoh politik paling
kontroversial di dunia Islam kontemporer. la menjabat sebagai
Presiden Suriah sejak tahun 2000, menggantikan ayahnya,
Hafez al-Assad, yang sebelumnya memimpin negara tersebut
dengan tangan besi sejak 1971. Keluarga Assad berasal dari
kelompok minoritas Alawi, sebuah cabang Syiah yang hanya
mencakup sebagian kecil populasi Suriah, namun memiliki
pengaruh besar dalam struktur militer dan pemerintahan.
Kekuasaan yang terpusat pada satu keluarga dan satu
kelompok sektarian ini telah menjadi sumber ketegangan yang
mendalam dalam sejarah sosial-politik Suriah, terutama karena
mayoritas penduduk Suriah adalah Muslim Sunni.

Pada awal masa kepemimpinannya, Bashar al-Assad
dianggap sebagai tokoh muda yang membawa harapan
perubahan. Latar belakang pendidikannya sebagai dokter

mata yang pernah belajar di London menumbuhkan persepsi
Transformasi Dunia Islam... | 151



bahwa ia akan lebih moderat dan reformis dibandingkan
ayahnya. Namun harapan itu memudar seiring waktu,
terutama ketika Bashar menunjukkan kecenderungan untuk
melanjutkan pola pemerintahan represif yang dijalankan
ayahnya. Pemerintahannya ditandai oleh pembungkaman
oposisi, kontrol ketat atas media, serta dominasi militer dalam
kehidupan sipil. Puncak ketegangan dalam pemerintahan
Bashar terjadi pada tahun 2011, ketika gelombang protes yang
terinspirasi oleh Arab Spring melanda Suriah. Awalnya,
demonstrasi rakyat menuntut reformasi politik, kebebasan
sipil, dan pengakhiran korupsi. Namun respons brutal dari
aparat keamanan terhadap para demonstran memicu
pecahnya konflik bersenjata, yang dengan cepat berkembang
menjadi perang saudara. Situasi ini membuka ruang bagi
munculnya berbagai kelompok bersenjata, baik dari dalam
negeri maupun dari luar, termasuk kelompok jihad
transnasional seperti ISIS dan Jabhat al-Nusra.

Perang saudara Suriah menjadi salah satu konflik paling
kompleks dalam sejarah dunia Islam modern. Perpecahan
sektarian antara Sunni dan Syiah menjadi semakin tajam,
terutama karena dukungan terbuka yang diberikan oleh Iran
dan kelompok Hizbullah terhadap rezim Bashar al-Assad. Di sisi
lain, negara-negara Teluk yang mayoritas Sunni mendukung
kelompok oposisi, meskipun dukungan ini juga beragam dan
sering kali tidak terkoordinasi. Campur tangan kekuatan besar
seperti Rusia dan Amerika Serikat juga memperumit konflik ini,
menjadikannya bukan hanya perang sipil, tetapi juga

152 | Ahmad Yani, dkk



panggung perebutan pengaruh global. Bashar al-Assad dalam
hal ini menjadi simbol kekuasaan yang tetap bertahan di
tengah tekanan internasional dan pemberontakan rakyat. la
berhasil mempertahankan kekuasaannya berkat dukungan
militer dari Rusia dan Iran, serta keberhasilan strategis dalam
merebut kembali wilayah-wilayah utama dari tangan
pemberontak. Namun, keberlangsungan kekuasaannya
dibayar mahal oleh rakyat Suriah. Jutaan orang mengungsi ke
luar negeri, ratusan ribu jiwa tewas, dan banyak kota hancur
total. Dalam konteks sejarah dunia Islam, tragedi Suriah
mencerminkan betapa rapuhnya tatanan negara-negara
Muslim ketika tidak didukung oleh sistem pemerintahan yang
adil, inklusif, dan menghormati keberagaman masyarakat.

Kepemimpinan Bashar al-Assad juga memberikan
pelajaran penting dalam kajian sejarah politik Islam
kontemporer. la menunjukkan bagaimana kekuasaan bisa
dipertahankan melalui kekuatan militer dan dukungan
eksternal, bukan melalui legitimasi rakyat. Konflik Suriah juga
menggambarkan kegagalan kolektif dunia Islam dalam
menyelesaikan krisis internal, serta kecenderungan negara-
negara Muslim untuk terjebak dalam persaingan sektarian dan
aliansi strategis dengan kekuatan besar dunia.

Dengan demikian, memahami figur Bashar al-Assad tidak
hanya penting untuk membaca dinamika Suriah, tetapi juga
sebagai cerminan persoalan struktural yang masih dihadapi
oleh banyak negara Muslim hari ini: relasi antara negara dan
agama, konflik identitas, otoritarianisme, serta tantangan

Transformasi Dunia Islam... | 153



dalam membangun perdamaian dan keadilan sosial. Dalam
kerangka sejarah dunia Islam, Bashar al-Assad menempati
posisi penting sebagai tokoh yang mempengaruhi jalannya
sejarah kawasan Timur Tengah, sekaligus menjadi simbol dari
kompleksitas dan krisis yang masih membayangi dunia Islam
hingga kini.

A. Kehidupan Bashar Al-Assad

Bashar Hafez al-Assad lahir pada 11 September 1965 di ibu
kota Suriah, Damaskus. la merupakan anak kedua dari Hafez
al-Assad dan Anisa Makhlouf, pasangan dari keluarga Alawi,
sebuah cabang minoritas dari Islam Syiah. Keluarga Assad
dikenal memiliki posisi sosial yang cukup berpengaruh dalam
komunitas Alawi, yang selama bertahun-tahun menjadi
kelompok termarginalkan di Suriah hingga kemudian
mendapat tempat di puncak kekuasaan melalui militer dan
Partai Ba'ath. Masa kecil Bashar terbilang tenang, jauh dari
sorotan politik, berbeda dari kakaknya, Basil al-Assad, yang
dipersiapkan sebagai pewaris politik ayahnya. (van Dam, 2011)

Setelah menyelesaikan pendidikan sekolah menengah di
Damaskus, Bashar mengambil kuliah di Fakultas Kedokteran
Universitas Damaskus dan lulus sebagai dokter spesialis mata
pada tahun 1988. la kemudian melanjutkan pendidikan
spesialisasi oftalmologi di Western Eye Hospital, London.
Selama masa studinya di Inggris, Bashar dikenal sebagai
pribadi tertutup dan lebih tertarik pada ilmu pengetahuan
dibandingkan politik. Kehidupannya berubah drastis ketika

154 | Ahmad Yani, dkk



kakaknya Basil meninggal dalam kecelakaan mobil pada tahun
1994, yang membuatnya dipanggil pulang ke Suriah dan mulai
diarahkan untuk menjadi pewaris kekuasaan Hafez al-Assad.
(Lesch, 2005)

Setelah kembali ke Suriah, Bashar menjalani pelatihan
militer dan diberi pangkat dalam pasukan elite. la pun
dimasukkan dalam struktur kekuasaan partai dan militer, serta
mulai tampil dalam publik sebagai sosok calon pemimpin. Pada
tahun 2000, ketika Hafez al-Assad meninggal dunia, parlemen
Suriah segera merevisi konstitusi untuk menurunkan batas
usia minimum presiden dari 40 menjadi 34 tahun agar Bashar
dapat diangkat sebagai presiden. Tak lama kemudian, ia
terpilih melalui referendum nasional yang hasilnya 97%
mendukungnya menjadi presiden. (Seale, 1989)

B. Latar Belakang Politik

Sistem politik Suriah sebelum dan sesudah Bashar al-
Assad dikenal sebagai rezim otoriter yang berakar pada
ideologi Ba’athisme. Partai Ba’ath, yang didirikan dengan
semangat pan-Arabisme, sekularisme, dan sosialisme, menjadi
kendaraan utama bagi keluarga Assad untuk memonopoli
kekuasaan. Bashar mewarisi sistem ini dari ayahnya yang
selama tiga dekade memimpin Suriah dengan tangan besi.
Setelah naik ke tampuk kekuasaan, Bashar mencoba
mencitrakan diri sebagai reformis muda dengan visi
modernisasi dan keterbukaan. Pada awal masa jabatannya, ia
mencanangkan apa yang dikenal sebagai “Musim Semi

Transformasi Dunia Islam... | 155



Damaskus”, yaitu ruang terbatas bagi kebebasan berekspresi
dan pembentukan forum-forum intelektual. (Hinnebusch,
2001)

Namun euforia reformasi ini tak berlangsung lama. Ketika
forum-forum tersebut mulai menuntut reformasi politik yang
lebih  substansial, Bashar = menanggapinya dengan
penangkapan aktivis dan penutupan ruang publik. Ini
menunjukkan bahwa meskipun ia tampil dengan gaya
kepemimpinan baru, pada dasarnya Bashar tetap
mempertahankan struktur represif yang dibangun ayahnya. la
juga melanjutkan praktik patronase dengan memberi posisi
strategis kepada kerabat dekat dan komunitas Alawi untuk
mempertahankan loyalitas politik dan militer (Balanche, 2018).

Bashar juga memanfaatkan jaringan intelijen dan militer
untuk mengendalikan opini publik serta mengawasi aktivitas
masyarakat. Struktur kekuasaan didasarkan pada sistem
loyalitas keluarga, sektarian, dan militer yang memperkuat
posisinya sebagai pemimpin otoriter. Dalam tataran regional,
ia menjaga hubungan erat dengan Iran dan Hizbullah Lebanon
yang menjadi sekutu strategis dalam mempertahankan
rezimnya, terutama dalam konteks perlawanan terhadap
Israel dan hegemoni Barat di Timur Tengah. (Wehrey, 2017).

C. Kepemimpinan Bashar Al-Assad

Ideologi politik Bashar al-Assad tidak dapat dilepaskan
dari warisan ideologis Partai Ba’ath, sebuah partai yang
mengusung pan-Arabisme, sosialisme Arab, dan sekularisme

156 | Ahmad Yani, dkk



sebagai fondasi utamanya. Sebagai kelanjutan dari ayahnya,
Bashar mempertahankan ideologi ini sebagai kerangka dasar
dalam pemerintahan. Pan-Arabisme, dalam konteks ini, tidak
hanya berfungsi sebagai alat pemersatu bangsa Arab, tetapi
juga menjadi alat untuk menolak intervensi asing, khususnya
dari Barat dan Israel. Ideologi ini menekankan pentingnya
persatuan nasional melampaui sekat-sekat sektarian dan etnis,
meskipun dalam praktiknya, pemerintahan Assad justru
bergantung pada jaringan sektarian Alawi untuk
mempertahankan kekuasaan.

Di sisi lain, sekularisme menjadi pilar utama dalam struktur
pemerintahan Bashar al-Assad. Pemerintahannya secara
eksplisit menolak campur tangan agama dalam politik negara.
Meski demikian, bentuk sekularisme yang dijalankan Assad
bersifat represif terhadap kelompok Islam politik, terutama
Ikhwanul Muslimin, yang dipandang sebagai ancaman
langsung terhadap stabilitas rezim. Ketegasan Bashar dalam
menindak kelompok Islamis menunjukkan bahwa sekularisme
yang diusungnya lebih bersifat politis daripada filosofis, yakni
digunakan sebagai instrumen untuk mengamankan kekuasaan
daripada sebagai komitmen pada pemisahan agama dan
negara yang netral.

Bashar juga menunjukkan kecenderungan untuk
mempertahankan nasionalisme otoriter. Dalam berbagai
pidatonya, ia mengampanyekan pentingnya kedaulatan
nasional, anti-imperialisme, dan penolakan terhadap
intervensi asing. Retorika ini sering digunakan untuk

Transformasi Dunia Islam... | 157



membenarkan tindakan keras terhadap oposisi dan
demonisasi kelompok-kelompok pemberontak yang dituding
sebagai alat kepentingan asing. Dengan demikian, ideologi
politik ~ Assad  bersifat defensif dan  konservatif:
mempertahankan status quo dengan landasan sekularisme
dan nasionalisme Arab sebagai tameng legitimasi
(Heydemann, 2007).

Dalam praktik politiknya, Bashar al-Assad mengadopsi
berbagai strategi yang mencerminkan kelangsungan rezim
otoriter klasik, namun dengan pembaruan dalam bentuk dan
pendekatan. Strategi pertama yang digunakan adalah
membangun patronage sistem, yakni sistem patron-klien yang
melibatkan pemberian jabatan, fasilitas ekonomi, dan
keamanan kepada elite-elite militer, keluarga, dan komunitas
Alawi. Melalui pendekatan ini, Bashar menciptakan loyalitas
dari struktur kekuasaan yang solid dan sulit digoyahkan,
terutama dari kalangan militer dan intelijen.

Strategi kedua adalah memonopoli narasi kebenaran
melalui kontrol ketat atas media dan pendidikan.
Pemerintahan Assad mengontrol hampir seluruh saluran
informasi, termasuk televisi, surat kabar, dan media sosial.
Melalui propaganda, rezim menggambarkan dirinya sebagai
pelindung stabilitas dan sekularisme, sementara oposisi
digambarkan sebagai ekstremis, teroris, atau agen asing.
Strategi ini sangat efektif dalam membentuk opini publik
domestik dan membenarkan kekerasan terhadap demonstran
maupun pemberontak.

158 | Ahmad Yani, dkk



Strategi ketiga yang sangat menonjol adalah penggunaan
kekerasan sistematis terhadap lawan politik. Sejak awal
meletusnya protes pada tahun 2011, rezim Assad merespons
dengan kekuatan militer brutal yang melibatkan penembakan
terhadap demonstran, penyiksaan massal di penjara, serta
pemboman kawasan sipil. Strategi ini bertujuan menciptakan
ketakutan dan menghambat mobilisasi sosial. Dalam
perkembangannya, Assad juga menggandeng milisi asing
seperti Hizbullah dan Pasukan Quds Iran untuk
mempertahankan kekuasaan, menunjukkan strategi survival
yang sangat bergantung pada aliansi internasional.

Strategi keempat yang digunakan Assad adalah
manipulasi  sektarianisme. Meskipun secara ideologis
menjunjung  sekularisme, Assad secara  pragmatis
menggunakan identitas sektarian (khususnya Alawi-Syiah)
untuk mengkonsolidasikan dukungan dan memecah belah
oposisi. la menggambarkan dirinya sebagai pelindung
minoritas (Alawi, Kristen, Druze) dari ancaman Islam radikal
Sunni. Politik identitas ini efektif untuk mendapatkan simpati
dari kelompok minoritas dan mendelegitimasi oposisi sebagai
fundamentalis yang mengancam harmoni sosial.

D. Konflik Suriah dan Dampak Terhadap Dunia Islam

Akar konflik Suriah dapat ditelusuri dari sejarah panjang
otoritarianisme politik di bawah kekuasaan keluarga Assad
yang telah berkuasa sejak 1970-an. Hafez al-Assad, ayah dari
Bashar al-Assad, membentuk negara dengan sistem

Transformasi Dunia Islam... | 159



sentralistik, represif, dan sangat militeristik melalui Partai
Ba'ath yang berideologi pan-Arabisme dan sosialisme sekuler.
Kepemimpinan ini diwariskan kepada Bashar al-Assad pada
tahun 2000 tanpa proses demokratis yang sah, memperkuat
praktik nepotisme dan penindasan terhadap oposisi politik,
khususnya dari kalangan Sunni yang merupakan mayoritas
populasi. Represi sistematis, ketidakadilan distribusi ekonomi,
serta penindasan terhadap aspirasi kebebasan sipil dan politik
menjadi bahan bakar ketidakpuasan rakyat Suriah yang
akhirnya meledak pada tahun 2011 bersamaan dengan
gelombang Arab Spring (Glass, 2016).

Di samping faktor internal, akar konflik Suriah juga berakar
pada dinamika sektarianisme yang telah lama membentuk
struktur sosial dan politik negara tersebut. Bashar al-Assad
berasal dari komunitas Alawi sebuah sekte kecil dalam Islam
Syiah yang secara historis mengalami marginalisasi, namun
sejak era Hafez al-Assad memperoleh posisi strategis di militer
dan birokrasi. Penguasaan oleh minoritas ini menimbulkan
ketegangan dengan mayoritas Sunni, terutama ketika Alawi
dijadikan fondasiloyalitas utama rezim Assad. Ketimpangan ini
menimbulkan perasaan eksklusif dan diskriminasi di kalangan
Sunni yang kemudian menjadi basis utama pemberontakan
terhadap rezim. Maka, konflik Suriah tidak hanya merupakan
perang sipil biasa, tetapi juga mencerminkan ketegangan
sektarian yang telah lama dipendam dalam tubuh masyarakat
Suriah.

160 | Ahmad Yani, dkk



Faktor ekonomi turut memperparah ketegangan politik
dan sosial. Sebelum konflik pecah, Suriah mengalami krisis
ekonomi akibat kekeringan berkepanjangan dari 2006 hingga
2010, yang menyebabkan migrasi besar-besaran dari daerah
pedesaan ke kota. Hal ini menambah beban ekonomi di
wilayah urban dan menciptakan ketegangan antara kelompok
migran miskin dengan elite kota yang lebih mapan.
Ketidakmampuan pemerintah Assad dalam merespon krisis
ini, ditambah dengan ketergantungan ekonomi pada sektor
publik yang korup dan tidak efisien, memperburuk
kesenjangan sosial dan mempercepat mobilisasi politik rakyat
menuju revolusi (Lellis, 2013).

Konflik Suriah membawa dampak serius terhadap dunia
Islam dalam bentuk meningkatnya ketegangan sektarian yang
memecah belah solidaritas umat Muslim. Negara-negara
Muslim terpecah dalam mendukung pihak-pihak yang bertikai:
Iran, Irak, dan milisi Syiah seperti Hizbullah mendukung rezim
Assad, sementara Arab Saudi, Turki, dan Qatar mendukung
kelompok oposisi bersenjata Sunni. Persaingan ini
memperjelas fragmentasi dunia Islam yang selama ini
tersembunyi di bawah retorika persatuan umat, menjadikan
Suriah sebagai ladang proksi pertempuran antara kepentingan
regional dan mazhab Islam. Akibatnya, konflik Suriah tidak lagi
dianggap sebagai urusan domestik semata, melainkan sebagai
simbol konflik intra-Islam yang memperparah segregasi
mazhab dan menyuburkan narasi permusuhan antar umat
Islam sendiri. (Abdo, 2017)

Transformasi Dunia Islam... | 161



Salah satu dampak utama dari konflik Suriah terhadap
dunia Islam adalah meningkatnya ketegangan sektarian antara
Sunni dan Syiah, yang tidak hanya terjadi di tingkat domestik
Suriah, tetapi juga meluas ke seluruh kawasan Timur Tengah.
Rezim Assad yang berakar pada kelompok minoritas Alawiyah,
cabang dari Syiah, mendapatkan dukungan dari Iran dan milisi
Syiah seperti Hizbullah Lebanon, sementara sebagian besar
oposisi berasal dari kelompok Sunni yang juga mendapatkan
dukungan dari negara-negara Sunni seperti Arab Saudi, Turki,
dan Qatar. Ketegangan ini bukan hanya memperdalam jurang
perpecahan intra-Islam, tetapi juga menimbulkan konflik
identitas yang menajam dalam komunitas Muslim di berbagai
negara, menciptakan atmosfer saling curiga dan
membenarkan kekerasan atas nama mazhab. Polarisasi ini
turut  memperkuat  narasi-narasi  ekstremis  yang
memanfaatkan konflik sebagai pembenaran untuk jihad
sektarian. (Hegghammer, 2010)

Konflik Suriah juga menyebabkan krisis kemanusiaan
terbesar di abad ke-21 yang berdampak luas terhadap umat
Islam secara global, terutama dalam hal pengungsi dan
solidaritas keagamaan. Lebih dari 13 juta warga Suriah
terpaksa mengungsi, baik sebagai pengungsi internal maupun
ke luar negeri, termasuk ke negara-negara Muslim seperti
Turki, Yordania, dan Lebanon. Negara-negara Muslim
menghadapi tantangan besar dalam menampung dan
melindungi pengungsi Suriah, sekaligus menjadi ladang ujian
bagi implementasi nilai-nilai Islam dalam konteks solidaritas,

162 | Ahmad Yani, dkk



ukhuwabh Islamiyah, dan tanggung jawab kemanusiaan. Di sisi
lain, konflik ini juga menunjukkan keterbatasan lembaga-
lembaga Islam internasional, seperti Organisasi Kerja Sama
Islam (OKI), dalam merespons krisis kemanusiaan secara
efektif dan terkoordinasi.

Dampak lain yang signifikan dari konflik Suriah terhadap
dunia Islam adalah menguatnya radikalisasi dan perekrutan
pejuang asing oleh kelompok ekstremis seperti ISIS dan
Jabhat al-Nusra. Suriah menjadi ladang jihad global yang
menarik ribuan militan dari berbagai negara Muslim, yang
kemudian membawa kembali ideologi kekerasan ke negara
asal mereka, menciptakan ancaman baru bagi stabilitas dunia
Islam. Dalam konteks ini, Suriah bukan hanya menjadi tempat
perang saudara, tetapi juga simbol konflik global yang
merusak citra Islam di mata dunia internasional, akibat
kekejaman yang dilakukan oleh kelompok ekstremis atas
nama agama. Kondisi ini memperparah Islam fobia di Barat
dan menimbulkan tantangan berat bagi komunitas Muslim
moderat dalam membangun narasi alternatif yang damai dan
inklusif (Fadl, 2005).

Selain dampak sektarian dan radikalisasi, konflik Suriah
turut memengaruhi dinamika geopolitik dunia Islam,
mempertegas rivalitas antara blok negara-negara Islam
konservatif (seperti Arab Saudi) dan negara-negara Islam
revolusioner (seperti Iran). Konflik ini tidak hanya
menciptakan perang proksi antara kekuatan regional, tetapi
juga memperlihatkan ketidakmampuan negara-negara Muslim

Transformasi Dunia Islam... | 163



untuk membangun konsensus dalam menyikapi tragedi besar
di antara sesama umat Islam. Sebaliknya, kekuatan non-
Muslim seperti Rusia dan Amerika Serikat justru memainkan
peran dominan dalam mengarahkan jalannya konflik dan
penyelesaian  politik, yang  semakin  menegaskan
ketergantungan dunia Islam pada kekuatan luar. Akibatnya,
posisi umat Islam dalam menghadapi krisis Suriah justru
melemah secara kolektif, baik secara politik, ekonomi,
maupun moral (Philips, 2016).

164 | Ahmad Yani, dkk



BAB XI
Fatah

Rudianto

Fatah adalah salah satu partai politik paling berpengaruh
di Palestina, yang didirikan pada tahun 1959 di Kuwait oleh
sekelompok pengungsi Palestina yang menganut ideologi
nasionalisme sekuler. (Rahman, 2020) Fatah merupakan
organisasi politik yang didirikan dengan misi pembebasan
Palestina dari zionis Israel, Meskipun sebelumnya telah muncul
gerakan-gerakan yang memperjuangkan kemerdekaan
Palestina, seperti Organisasi Pembebasan Palestina (PLO).
Dimasa itu, Fatah Pada awalnya, berjuang menggunakan jalur
politik maupun kontak senjata. Namun, setelah Perjanjian Oslo
1993, Fatah menghentikan perjuangan bersenjatanya
terhadap Israel. Berbeda dengan Hamas yang tetap
melanjutkan perjuangannya dalam membebaskan tanah

Transformasi Dunia Islam... | 165



Palestina. Organisasi politik ini merupakan hasil bentukan dari
Liga Arab.

Pemimpin Fatah pada waktu itu adalah Yasser Arafat
(Muhammed Abdel Raouf Arafat bin Qudwa al-Hussaein),
sekaligus merangkap jabatan menjabat sebagai pemimpin
PLO. Cikal bakal lahirnya organisasi besar di Palestina seperti
PLO, Hamas dan Fatah tentunya dilatarbelakangi dari adanya
konflik kependudukan dan perebutan kekuasaan wilayah.
Masalah ini bermula dari gerakan Zionisme yang dipelopori
oleh Theodor Herzl pada tahun 1895. Herzl, yang merupakan
ketua komunitas Yahudi di Inggris, mengusung Zionisme
sebagai suatu paham dan gerakan politik yang bersifat rasional
dan ekstrem, dengan tujuan mendirikan negara khusus untuk
bangsa Yahudi. (Mamad, 2021)

Konflik Israel-Palestina bermula dari keinginan bangsa
Arab dan Yahudi untuk saling menguasai wilayah satu sama
lain. Masing-masing pihak ingin wilayah tersebut menjadi milik
Israel atau Palestina. Salah satu perang yang terjadi pada
tahun 1967 memiliki dampak yang masih dirasakan hingga kini.
Meskipun Palestina sempat memperluas wilayahnya, saat ini
wilayah Palestina semakin menyusut dan sebagian besar
wilayahnya menjadi bagian dari Israel. Oleh karena itu, fatah
kemudian mengatur strategi dan memilih jalur diplomasi
sebagai alternatif untuk memperjuangkan kemerdekaan
Palestina, meskipun pada awalnya, strategi perjuangan Fatah
mengandalkan perlawanan bersenjata.

166 | Ahmad Yani, dkk



A. Ideologi Fatah dalam Pembebasan Tanah Palestina

Konflik antara Palestina dan Israel, yang telah berlangsung
lama dalam sejarah dan melibatkan banyak negara Arab serta
negara-negara Barat, tetap menjadi isu internasional yang
menarik perhatian global hingga saat ini. (Wati, 2024) oleh
karena itu, Presiden Yasser Arafat, yang merumuskan arah
gerakan Fatah untuk Palestina, berperan penting dalam
membentuk identitas Palestina yang merdeka. Ide dasar
pendirian gerakan ini berawal dari pengalaman Front
Perlawanan Rakyat dan keterkaitan dengan Batalyon
Fedayeen, yang mempertemukan Ikhwanul Muslimin dengan
kelompok Nasseris. Inti dari gerakan ini mulai muncul setelah
serangan lIsrael ke Jalur Gaza dan agresi tripartit terhadap
Mesir pada tahun 1956. Para pemimpin seperti Khalil Al-Wazir,
Salah Khalaf, dan Yasser Arafat mengumumkan secara resmi
peluncuran gerakan Fatah pada 1 Januari 1965, yang diikuti
dengan pengeboman terowongan Eilabun di wilayah
Palestina, sebuah operasi militer yang menandai langkah
penting dalam perjuangan ini.

Pada 10 Oktober 1959, sekelompok kecil warga Palestina
yang terdiri dari kurang dari 20 orang berkumpul di Kuwait dan
secara diam-diam membentuk Fatah, gerakan perlawanan
yang kemudian memimpin konflik Palestina dengan Israel.
Fatah adalah singkatan dari Harakat Al-Tahrir Al-Watani Al-
Filastini, yang berarti Gerakan Pembebasan Nasional Palestina.
Nama Fatah mengandung makna ganda dalam bahasa Arab, di
mana HTF berarti kematian, sementara FTH berarti

Transformasi Dunia Islam... | 167



kemenangan. Di antara para pendirinya adalah Yasser Arafat,
seorang insinyur berusia 28 tahun, Khalil Wazir (Abu Jihad),
seorang guru berusia 22 tahun, dan Salah Khalaf (Abu lyad),
berusia 25 tahun. Abu Jihad dibunuh oleh agen Israel pada
1988, sementara Abu lyad tewas pada 1991, kemungkinan oleh
musuh PLO. Baru pada 1993, setelah bertahun-tahun
pertumpahan darah, Fatah sebagai faksi utama dalam PLO
mendapatkan pengakuan Israel terhadap Palestina sebagai
negara yang terpisah.

Hal demikian menjadi pemantik lahirnya gerakan seperti
Kaffa, yang kemudian diikuti dengan pendirian gerakan Fatah
oleh Arafat pada tahun 1959 sebagai upaya untuk
membebaskan Palestina. Namun, setelah aneksasi Israel
terhadap Yerusalem Timur pada tahun 1967, Arafat mulai
menggabungkan pemikiran Islam ke dalam ideologi
nasionalisnya, dengan menghubungkan Masjidil Agsa di
Yerusalem dengan perjuangan umat Muslim. Melalui langkah
ini, Arafat berusaha menginternasionalisasi perjuangan
Palestina, menjadikannya sebagai bagian dari perjuangan
global umat Muslim. Fatah menjadi kekuatan utama dalam
politik Palestina setelah Perang Enam Hari pada 1967. Pada
tahun yang sama, Fatah bergabung dengan Organisasi
Pembebasan Palestina (PLO) dan mendapatkan 33 dari 105
kursi di Komite Eksekutif PLO. Yasser Arafat, yang berasal dari
Fatah, menjadi Ketua PLO pada 1969, setelah menerima
jabatan tersebut dari Yahya Hammuda. Menurut BBC, Arafat
mulai memimpin Komite Eksekutif PLO pada 1969, tahun yang

168 | Ahmad Yani, dkk



sama ketika Fatah tercatat melancarkan 2.432 serangan gerilya
terhadap Israel.

Sepanjang tahun 1968, Fatah dan kelompok bersenjata
Palestina lainnya menjadi target operasi besar Pasukan
Pertahanan Israel (IDF) di desa Karameh, Yordania, tempat
markas besar Fatah - serta kamp pengungsi Palestina
berukuran sedang — berada. Nama kota itu berasal dari kata
Arab untuk "martabat", yang mengangkat simbolismenya bagi
orang-orang Arab, terutama setelah kekalahan Arab pada
tahun 1967. Operasi itu dilakukan sebagai tanggapan atas
serangan terhadap Israel, termasuk serangan roket dari Fatah
dan milisi Palestina lainnya ke Tepi Barat yang diduduki.
Informasi tentang operasi itu tersedia jauh sebelumnya, dan
pemerintah Yordania (serta sejumlah komando Fatah)
memberi tahu Arafat tentang persiapan militer Israel dalam
skala besar. Setelah mendengar berita itu, banyak kelompok
gerilya di daerah itu, termasuk kelompok yang baru dibentuk
George Habash, Front Populer untuk Pembebasan Palestina
(PFLP) dan organisasi sempalan Nayef Hawatmeh, Front
Demokratik untuk Pembebasan Palestina (DFLP), menarik
pasukan mereka dari kota itu. Para pemimpin Fatah dinasihati
oleh komandan divisi Yordania yang pro-Fatah untuk menarik
pasukan dan markas mereka ke bukit-bukit terdekat, namun
atas perintah Arafat, Fatah tetap bertahan, dan Angkatan
Darat Yordania setuju untuk mendukung mereka jika
pertempuran sengit terjadi.

Transformasi Dunia Islam... | 169



B. Gerakan Perjuangan Fatah

Gerakan perjuangan dalam ideologi fatah dilihat dalam
geopolitik fatah di tengah-tengah terobosan diplomasi
internasional, jika di analisa melalui pemikiran Asyumardi Azra
dalam bukunya yang berjudul ”Gerakan Pembebasan Islam”
bahwa ditengah-tengah inisiatif dan terobosan diploma
internasional itu, tidak terlihat cukup memadai. (Azra, 2020)
Oleh sebab itu, penulis menyandingkan dengan pendapat
Morgenthau  yang mengemukakan bahwa Memahami
kepentingan nasional dapat menjadi alat yang berguna untuk
melakukan perbandingan. Salah satu hal menarik yang dibahas
adalah pengakuannya bahwa kepentingan nasional dapat
berasal dari dua sumber utama yakni badan religius atau
keagamaan serta organisasi internasional. Persaingan antara
keduanya jelas mempengaruhi kebijakan dan kepentingan
nasional. Beberapa perbedaan antara keduanya terletak pada
faktor politik, ekonomi, jangkauan, dan nilai-nilai vital. Oleh
karena itu, jika salah satu dari dimensi tersebut terganggu,
tidak menutup kemungkinan bahwa hal itu akan mengubah
bagaimana kepentingan nasional terbentuk. Morgenthau juga
berpendapat bahwa kepentingan nasional terdiri dari dua
elemen, yakni apa yang dianggap penting dan apa yang
dianggap bernilai, yang akan menentukan kepentingan
nasional itu sendiri.

Argumentasi diuraikan oleh Morgenthau dengan
diplomasi Ideologi nasionalisme Fatah dalam upayanya
membebaskan bangsa Palestina tidak terlepas daripada

170 | Ahmad Yani, dkk



hegemoni Amerika Serikat. Dominasi Amerika Serikat turut
memengaruhi perjuangan Palestina dalam mendapatkan
pengakuan atas kedaulatannya. Melalui diplomasi dan
hegemoni AS, Fatah sendiri ,meskipun berhaluan Marxis dan
terinspirasi dari perjuangan revolusi Aljazair. Organisasi ini,
awalnya dikenal sebagai Harakah Tahrir Filistin dan kemudian
berubah menjadi Harakah at-Tahrir al-Wathani al-Filisthini.
(Muchsin, 2015) Seiring dengan berjalanya wakrtu, Saat ini,
perjuangan tersebut terpecah menjadi dua faksi utama yakni
Hamas, yang menguasai Jalur Gaza, dan Fatah, yang
mendominasi Palestinian Liberation Organization (PLO) di
Tepi Barat. Fatah atau PLO cenderung lebih terbuka terhadap
pengaruh dan intervensi AS, sementara Hamas bersikap anti-
AS serta menentang sekutu-sekutunya. Akibatnya, terdapat
perbedaan yang sangat mencolok antara kedua kubu ini.
(Fuhaidah, 2012) ideologi politik fatah yang memasukkan
pemikiran Islam ke dalam ideologi nasionalisme sekuler yang
menuai banyak kritikan. Selain itu, ideologi fatah berkiblat
pada paham marxisme dan juga tendensi Amerika Serikat.
Selain daripada itu, lahir suatu gerakan di Damaskus pada
tahun 1967 yang dikomandoi oleh tokoh yang bernama George
Habbas yang juga merupakan penganut paham marix-Leninist,
gerakan ini disebut Populer Front For The Liberation Of
Palestina (PFPL) dengan dasar ditegakkannya ialah untuk
menegakkan kewibawaan dunia arab di daerah Palestina dan
pendukung-pendukungnya di wilayah Palestina. Selanjutnya,

Transformasi Dunia Islam... | 171



gerakan PFPL ini dapat menggunakan metode-metode
menantang kehadiran Israel dan pendukung-pendukungnya.

Dengan demikian, sehingga fatah ditasdiw mendapatkan
tendensi AS yang juga merupakan salah satu cikal bakal
perseteruan pandangan dunia Palestina sehingga fatah dan
Hamas. Selain itu, Para pendukung Hamas umumnya berasal
dari kalangan konservatif dalam masyarakat Palestina yang
menilai bahwa nasionalisme sekuler yang diperjuangkan oleh
Fatah tidak sejalan dengan ajaran Islam, serta melihat PLO
(Palestin Liberation Organisation) sebagai organisasi yang
rentan terhadap korupsi, materialisme, dan berbagai bentuk
penyimpangan. Namun, tahun 2017 menjadi momen
bersejarah dalam perjalanan panjang konflik antara Fatah dan
Hamas. Setelah hampir 11 tahun berseteru, kedua pihak
akhirnya sepakat untuk berdamai dan melakukan rekonsiliasi.
Keputusan ini disambut positif oleh Presiden Palestina,
Mahmoud Abbas, sebagaimana disampaikan oleh Duta Besar
Palestina untuk Indonesia, Zuhair Al Shun. la menyatakan
bahwa "Presiden sangat menginginkan agar masalah ini
segera terselesaikan dan kita dapat kembali bersatu dari
segala aspek.

Kesimpulan dari penelitian ini adalah bahwa Fatah,
sebagai salah satu partai politik paling berpengaruh di
Palestina, memainkan peran sentral dalam perjuangan
kemerdekaan Palestina sejak didirikan pada 1959. Dengan
ideologi nasionalisme sekuler, Fatah bertujuan membebaskan
Palestina dari penjajahan Israel dan menjadi bagian penting

172 | Ahmad Yani, dkk



dari pembentukan Organisasi Pembebasan Palestina (PLO).
Meskipun awalnya mengandalkan perlawanan bersenjata,
setelah Perjanjian Oslo 1993, Fatah beralih ke jalur diplomasi
sebagai alternatif untuk mencapai kemerdekaan Palestina,
sementara Hamas tetap mempertahankan perjuangan
bersenjata. Konflik yang dimulai dari persaingan penguasaan
wilayah antara bangsa Arab dan Yahudi ini terus berlanjut,
dengan Fatah tetap berperan penting meskipun mengalami
perbedaan dengan Hamas, terutama dalam hal ideologi dan
pendekatan terhadap diplomasi internasional. Selain itu,
meskipun Fatah dan Hamas memiliki pandangan politik yang
berbeda, terjadinya rekonsiliasi antara keduanya pada 2017
menunjukkan adanya usaha untuk mencari kesatuan di tengah
konflik yang berkepanjangan. Dengan demikian, Fatah terus
menjadi kekuatan dominan dalam politik Palestina, baik dalam
hal perjuangan diplomatik maupun dalam peranannya di PLO,
meskipun dihadapkan pada tantangan dari faksi-faksi lain dan
intervensi kekuatan internasional seperti Amerika Serikat.

Transformasi Dunia Islam... | 173



174 | Ahmad Yani, dkk



BAB XIlI

Orientalis dan Pandangannya Terhadap Islam
dalam Lintasan Sejarah

Nur Saiful

9
3

%z

OO

5
o

Kemajuan suatu peradaban pada hakikatnya tercermin
melalui perkembangan ilmu pengetahuan yang dimiliki oleh
masyarakatnya. Melalui ilmu pengetahuan, tata kehidupan
sosial, budaya, dan keagamaan terbentuk secara teratur dan
berkesinambungan. Salah satu bukti eksistensi peradaban
masa lampau dapat ditelusuri dari peninggalan intelektual
berupa karya-karya tulis yang tersimpan hingga hari ini. Karya-
karya tersebut, yang kini banyak terarsip dalam pusat-pusat
penaskahan, mencerminkan tingkat intelektualitas dan
dinamika pemikiran masyarakat pada masanya. Oleh karena
itu, warisan keilmuan tersebut tidak semestinya dibiarkan
terbengkalai, apalagi dianggap usang. Meski secara fisik
tampak seperti onggokan naskah tua, substansi di dalamnya

Transformasi Dunia Islam... | 175



mengandung nilai-nilai sejarah dan ilmu pengetahuan yang
otentik serta relevan untuk ditelaah kembali pada masa kini.

Studi tentang Islam tidak hanya dilakukan oleh umat
Muslim, tetapi juga oleh para sarjana Barat yang dikenal
sebagai orientalis. Istilah "orientalis" merujuk pada para
ilmuwan non-Muslim yang mempelajari dunia Timur,
khususnya dunia Islam, dari berbagai aspek seperti teologi,
sejarah, bahasa, budaya, dan peradaban. Kajian orientalis
terhadap Islam telah melahirkan banyak literatur, mulai dari
yang bersifat ilmiah hingga yang kental dengan motif
ideologis. Di satu sisi, mereka berkontribusi dalam
mengembangkan studi keislaman secara akademis. Namun di
sisi lain, banyak pula yang menilai pendekatan mereka sarat
dengan bias Barat dan agenda politik.

Orientalisme dalam pengertian sempit adalah kegiatan
penyelidikan ahli ketimuran di Barat tentang agama-agama di
Timur, khususnya tentang agama Islam. Kegiatan penyelidikan
dalam bidang tersebut telah berlangsung selama berabad-
abad secara sporadic, tetapi baru memperlihatkan
eksistensinya yang luar biasa sejak abad XIX M. sikap dan
pandangan terhadap masing-masing agama di Timur,
khususnya agama Islam, sangat berbeda-beda menurut sikap
mental dari kaum orientalis itu. (Souyb, 1985) Sementara itu,
sebagian pihak lainnya memosisikan orientalis sebagai
gabungan antara ilmuwan dan misionaris, yang menjadikan
studi Islam sebagai instrumen dalam proyek dakwah atau
hegemoni kultural.

176 | Ahmad Yani, dkk



Namun, dalam banyak studi orientalis, umat Islam sering
digambarkan sebagai makhluk pasif yang diamati, dikritik
secara sepihak, oleh perspektif Barat. Hal ini menunjukkan
bahwa orientalisme, secara kognitif, telah menghilangkan
subjektivitas eksistensi Islam, menggantikannya dengan narasi
dominan yang menggambarkan Islam bukan sebagaimana
adanya, melainkan sebagaimana struktur pemikiran Barat
yang dicita-citakan. Karena itu, mengkritik orientalisme bukan
sekadar tantangan akademis, tetapi juga upaya untuk
memulihkan eksistensi umat Islam sebagai manusia otentik,
yakni manusia yang mampu berbicara, memahami, dan
memaknai dirinya sendiri dalam cakrawala budayanya.
Makalah ini akan mengulas secara mendalam tentang
pengertian  orientalis, latar  belakang  kemunculan
orientalisme, motif mereka dalam mengkaji Islam, serta
respons umat Islam terhadap kajian orientalis.

Orientalis adalah kata serapan dari bahasa Perancis yang
asal katanya adalah orient yang berarti "Timur". Secara
gegorafis, kata ini dapat diartikan "dunia Timur" dan secara
etnologis berarti bangsa-bangsa di timur. (Shihab, 1990) Kata
orient itu telah memasuki berbagai bahasa di Eropa, termasuk
bahasa Inggris. Oriental adalah sebuah kata sifat yang
bermakna; hal-hal yang bersifat timur, yang teramat luas ruang
lingkupnya.

Menurut Dr. Affaf Sabrah oritentalis adalah istilah yang
luas yang meliputi semua kelompok-kelompok yang
melakukan studi-studi ketimuran, baik ilmu pengetahuan, seni,

Transformasi Dunia Islam... | 177



sastra, agama dan sejarah. Timur yang dimaksud meliputi
bangsa-bangsa di Timur seperti India, Cina dan Jepang. Orang
Barat yang mengkaji ketimuran tersebut, disebut orientalis.
(Sabrah, 1975) Sedangkan kata orientalisme (Belanda)
ataupun orietalism (Inggris) menunjukkan pengertian tentang
suatu paham. Jadi orientalisme berarti sesuatu paham, atau
aliran, yang berkeinginan menyelidiki hal-hal yang berkaitan
dengan bangsa-bangsa di Timur beserta lingkungannya. Selain
dari pada itu, Edward W. Said memahami orientalis sebagai
suatu cara untuk memahami dunia Timur, berdasarkan
tempatnya yang khusus menurut pengalaman orang Barat
Eropa. (Said, 1996) Atau dengan kata lain orientalisme adalah
suatu gaya berpikir yang berdasarkan pada pembedaan
ontologis dan epistemologi yang dibuat antara "Timur" (the
Orient) dan (hampir selalu) Barat (the Occident).

Oleh karena itu, meskipun orientalis memiliki makna yang
luas, yaitu segala sesuatu yang berkaitan langsung dengan
bangsa-bangsa Timur beserta lingkungannya sehingga
meliputi seluruh bidang kehidupan, namun secara sempit,
orientalis dapat diartikan sebagai kegiatan ahli ketimuran
Barat tentang agama-agama di Timur, khususnya agama Islam.
Kegiatan penyelidikan dalam bidang tersebut telah
berlangsung selama berabad-abad secara sporadik, tetapi
baru memperlihatkan intensitasnya yang luar biasa sejak abad
ke 19 Masehi. Sikap dan pandangan terhadap masing-masing
agama di Timur, khususnya agama Islam, sangat berbeda-beda
menurut sikap mental orientalis itu. (Rahim, 2010)

178 | Ahmad Yani, dkk



Dari pengertian tersebut bisa dipahami orientalisme
menekankan bahwa ia bukan sekadar disiplin akademis yang
netral dan objektif, tetapi lebih merupakan produk
epistemologi yang berasal dari konteks sosial, politik, dan
ideologis yang sangat dipengaruhi oleh kolonialisme dan
hegemoni Barat. Orientalisme bukan hanya studi tentang
Timur, tetapi juga merupakan alat untuk membangun dan
mempertahankan hegemoni budaya dan politik Barat atas
dunia Timur, Terutama dunia Islam. Oleh karena itu, kajian
tentang dunia Islam dan Timur pada umumnya harus
direkonstruksi menurut model yang lebih menghargai
perspektif lokal, dan terbebas dari stereotip, prasangka, dan
reduksi yang selama ini melekat pada kajian orientalis.
Pendekatan ini bertujuan untuk mencerminkan realitas yang
lebih autentik, adil, dan partisipatif.

A. Karakter Kajian Orientalis

Adapun karakteristik mengenai kajian orientalis ini
sebenarnya tidak terlepas dari pengertian orientalisme itu
sendiri. Ada beberapa ciri khusus orientalisme ini, yaitu Kajian
tentang orientalisme dalam kacamata dunia Barat ialah
senjata yang ampuh untuk melawan Islam. Ada satu contoh
mengenai politik Barat yang dapat menggambarkan
bagaimana orientalisme dalam pandangan Barat. Ada seorang
orientalis bernama Gibb yang bekerja sebagai konsultan untuk
Inggris dan Amerika dalam merencanakan politiknya untuk
membantu kekuatan Israel dalam melawan Arab yang saat itu

Transformasi Dunia Islam... | 179



dianggap sebagai pusat Islam dunia. Dengan keberhasilannya
itulah maka dianggap bahwa orientalis jika mereka ingin
melawan musuh maka mereka akan mempelajari bagaimana
musuh itu dahulu. (Saifullah, 2020)

Orientalisme mempunyai ikatan yang kuat dengan perang
dunia kedua. Jika dilihat dari sejarah orientalisme, maka akan
sangat terlihat bagaimana keterkaitan yang sangat erat
hubungannya dengan kolonialisme. Sejarah menyebutkan
bahwa setiap negara Barat yang termasuk dalam kategori
penjajah, memiliki organisasi dan wadah orientalisme.
Contohnya seperti Snouck Hurgronje salah seorang orientalis
asal Belanda yang dulu juga menjajah Indonesia. Snouck juga
mengkaji tentang Islam di Timur Tengah, dan waktu
kembalinya Snouck ke Indonesia banyak sekali Ulama yang
tertipu dengan kealiman yang ditunjukkan oleh Snouck.
(Ghurab, 1992)

Kajian tentang orientalisme yang dianggap mempunyai
keterkaitan kuat dengan proses kristenisasi, apabila diukur
secara ilmiah dan objektif sifatnya, maka secara akademisi
pernyataan dan pemikiran-pemikiran orientalisme tidak dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah dan objektif.
Orientalisme berpijak pada landasan salah, sebelum membuat
kajian tentang Islam, mereka sudah mengambil satu
kesimpulan bahwa Islam rendah, hina dan label-label negatif
lainnya yang mereka alamatkan untuk Islam. Apabila kita
melihat dari segi tujuannya sudah tidak baik, makanya tidak

180 | Ahmad Yani, dkk



heran kalau hasil penelitiannya juga menyimpang dari
argumen dan fakta sejarah yang sebenarnya.

Kajian orientalisme jika diukur dengan standar ilmiah dan
juga objek sifatnya maka secara akademisi dapat dikatakan
bahwa pemikiran orientalisme tidak bisa
dipertanggungjawabkan. Karena orientalisme berdasarkan
kepada landasan yang salah. Dari awal orientalis mengkaji
Islam sudah membuat asumsi bahwa Islam adalah agama yang
hina dan rendahan. Orientalis mengkaji Islam dengan tujuan
yang dapat disebut negatif, maka hasil yang didapatkan juga
negatif. Hal tersebut menjadi sebuah hal yang tidak
mengherankan jika penelitian yang dilakukan orientalis akan
menghasilkan suatu yang menyimpang dari fakta sejarah dan
argumen yang sebenarnya.

Karakteristik studi orientalis tentang Islam mencerminkan
keterkaitan erat antara pengetahuan, kekuasaan, dan
ideologi. Studi orientalis tidak terbatas pada pemahaman
objektif tentang Islam, tetapi bertujuan untuk mendefinisikan,
mengendalikan, dan bahkan mendistorsi realitasnya untuk
mendukung agenda politik, kolonial, dan agama Barat. Dengan
demikian, orientalisme berfungsi sebagai alat representasi,
tidak netral, melainkan penuh dengan bias struktural yang
membentuk pandangan dominan dunia Islam. Pendekatan ini
menjadikan kritik terhadap orientalisme bukan sekadar upaya
untuk membantah narasi negatif tentang Islam, tetapi lebih
merupakan langkah strategis dalam membongkar hegemoni
pengetahuan kolonial yang telah lama mendominasi wacana

Transformasi Dunia Islam... | 181



akademis tentang Timur. Kritik semacam ini membuka jalan
untuk membangun studi Islam yang lebih adil, inklusif,
partisipatif, dan membebaskan, di mana umat Islam dapat
mengekspresikan diri dan mendefinisikan diri mereka sebagai
aktor dalam proses produksi pengetahuan.

B. Perkembangan Orientalisme

Para peneliti berbeda pendapat tentang sejarah
permulaan orientalisme ini, namun secara resmi dimulai
dengan terbitnya ketetapan Majma“ (konferensi) gereja Viena
pada tahun 1312 H dengan membentuk sejumlah lembaga
penelitian bahasa Arab di sejumlah universitas Eropa. Dengan
demikian memungkinkan adanya orientalisme ini secara tidak
resmi sebelumnya. Oleh karena itu ahli sejarah hampir sepakat
bahwa abad ke-13 Masehi adalah permulaan orientalis bersifat
resmi. Istilah Orientalisme sendiri sebenarnya baru mulai
sangat populer selama periode kolonial di abad ke-19 dan awal
abad ke-20 ketika istilah ‘orientalis’ diartikan sebagai seniman
Barat yang diinspirasi oleh Timur, maupun sarjana Barat yang
mengkhususkan diri pada studi bahasa, agama dan budaya
ketimuran. (SAEED, 2016)

Adapun fase perkembangan Orientalisme yaitu Fase
pertama Missionaris & Anti Islam (dimulai abad ke- 16 M). Pada
fase ini, adalah simbol gerakan anti-Islam yang dimotori oleh
Yahudi dan Kristen. Gerakan ini merupakan reaksi terhadap
substansi ajaran Islam yang sejak dini sekali telah
membeberkan kerancuan kedua agama itu. Selain itu

182 | Ahmad Yani, dkk



kekalahan bangsa Eropa Kristen dalam perang Salib juga
memicu semangat anti Islam ini. Gerakan ini sejalan dengan
misionaris. Selain itu, kekalahan bangsa Eropa dalam perang
salib juga membangkitkan semangat anti Islam. Segovia,
Nicholas Cusa, Jean Germain (seorang tokoh Kristen) memiliki
strategi untuk menyebarkan kesan pada orang Timur dan
Eropa. (Rochmat, 2023)

Fase kedua Kajian dan Cacian yang berawal dari abad ke
17 dan 18 Masehi. Fase ini terjadi beriringan dengan
modernisasi Barat yang mana pada saat itu Barat
berkepentingan untuk mempelajari Islam agar bisa menjadi
berperadaban. Pada saat itu juga para Raja dan Ratu di Eropa
mulai mengumpulkan segala informasi yang berkaitan dengan
dunia timur. Hal ini terbukti dengan Epernius yang
menerbitkan buku tentang tata Bahasa Arab pertama kali.
Kemudian ada Bedwell W yang menulis mengenai sejarah
tentang hidup Rasulullah dan ada pula G. Sale yang
menerjemahkan Al-Qur’an pada tahun 1734 dan mengatakan
bahwa Islam adalah agama palsu dan lain sebagainya. (Teng,
2016)

Fase ketiga: Kajian & Kolonialisme pada abad ke 19 Masehi
dan seperempat pertama pada abad ke 20. Periode ini
berhubungan dengan era kolonialisme Barat ke berbagai
negara Islam dalam bidang militer, kultural, politik dan
ekonomi. Pada periode ini banyak orientalis yang
memunculkan karya studi dalam bidang keislaman baik itu
dalam Bahasa Arab dan Bahasa Persia. Periode ini juga ditandai

Transformasi Dunia Islam... | 183



juga dengan bermunculannya beberapa pusat studi Islam.
seperti Society Asiatic of Paris pada tahun 1822. Kemudian pada
tahun berikutnya lahir Royal Asiatic Society of Great Britain and
Ireland di Inggris. Selanjutnya, Amerika juga mendirikan School
of Oriental Studies pada tahun 1824 yang sekarang sudah
diganti menjadi School of Oriental and Africal Studies (SOAS).
(Susmihara, 2017)

Fase keempat masa politik yaitu paruh kedua pada abad
ke 19 Masehi. Islam dan umat Islam menjadi sentral kajian
popular pada masa itu. Kajian-kajian yang dilakukan pada fase
keempat ini tidak dilakukan karena alasan akademis saja
namun juga untuk kepentingan kebijakan bisnis dan juga
politik. Pada periode ini motif kajian orientalisme sedikit
berubah, seperti sentimen keagamaan yang awalnya
cenderung vulgar kemudian berubah menjadi sedikit lebih
lembut. Para orientalis modern tidak lagi mengkaji Islam
karena kebencian dan ketidaksukaan namun karena untuk
memahami antara Islam dan Kristen. (Smith, 1981)

C. Pengaruh Orientalisme terhadap Dunia Islam

Orientalisme adalah gerakan intelektual dan ilmiah yang
mempelajari dunia Timur, termasuk Islam dan peradabannya.
Topik studi meliputi agama, peradaban, seni, sastra, bahasa,
dan budaya masyarakat Timur. Dalam konteks Islam,
orientalisme telah memberikan kontribusi yang signifikan
dalam membentuk pandangan dunia Barat terhadap Islam.
Namun, kontribusi ini tidak selalu positif, karena pendekatan

184 | Ahmad Yani, dkk



dan asumsi orientalis, dalam banyak hal, mencerminkan
ketidaksetaraan intelektual, bias, dan wupaya untuk
mendominasi dunia Islam.

Secara umum, ketidakadilan intelektual para orientalis
ukurannya berdasarkan pada pegangan serta neraca ilmiah
pihak orientalis yang secara jelas mereka mencoba untuk
mengkocar-kacirkan pemikiran umat Islam. Segala aspek
mengenai Islam, Al-Qur’an, hadis, yang mereka kaji dengan
sangat bersahaja. Dalam konteks kajian Islam, yang paling fatal
dari metodologi orientalis ialah menempatkan Islam,
(khususnya Al-Qur’an dan hadis) sebagai objek kajian yang
disejajarkan kedudukannya dengan teori-teori produk
manusia yang masih perlu diuji kebenarannya. Jika hasil
penelitian yang dilakukan oleh peneliti ternyata bertentangan
dengan konsep kitab suci, maka ketentuan wahyu dapat saja
ditolak dan dapat diragukan kebenarannya. (Umar, 1978)

D. Penyimpangan Pemahaman Orientalis Tentang Hadis

Secara umum, penolakan para orientalis terhadap hadis
adalah berkisar di sekitar persoalan keaslian hadis, direkayasa,
kemudian beralih kepada nilai-nilai keaslian dan sejarah
pengumpulan hadis yang lebih spesifikasi seperti isnadnya,
cara pengumpulan dan masa pengumpulannya, faktor-faktor
timbulnya sesuatu hadis serta istilah istilah yang berkaitan
dengan Ulumul Hadis dan Ilm Mustalah al-Hadis. Dalam
pengkajian hadis, sarjana-sarjana Barat telah memperkenalkan
pengkajian hadis dengan mengikuti metode kritikan modern

Transformasi Dunia Islam... | 185



selaras dengan pengkajian kesusteraan dan sejarah. Ini semua
bertujuan untuk menunjukkan bahwa asa usul dan ciri-ciri
kesusteraan hadis pada umumnya diragukan.

1. Pandangan Terhadap Al-Qur’an

Pandangan utama orientalis terhadap Al-Qur’an adalah Al-
Qur’an itu percampuran unsur-unsur perjanjian lama (old
testament), perjanjian baru (new testament) dan berbagai
sumber-sumber lain termasuklah pengaruh agama Yahudi. Al-
Qur'an juga biasanya dituduh sebagai bukan wahyu Tuhan,
malahan ia adalah karangan nabi Muhammad Saw, ini adalah
dakwaan Kklasik yang telah terdengar sejak zaman nabi
Muhammad Saw. W. M Watt mengatakan bahwa ajaran Al-
Qur'an berasal dan kepunyaan tradisi Judaeo-Christian
tentang konsep ketuhanan, kenabian, wahyu, hari akhirat dan
penolakan terhadap penyembahan berhala, dan yang lebih
menyedihkan lagi Watt menyebutkan bahwa Islam merupakan
tradisi Yahudi dan Kristen. (WATT, 1970)

Elmut gatje memiliki pendapat negatif tentang Al-Qur’an
yaitu yang dalam bukunya the Qur’an and its exegesis,
menganggap ayat-ayat tidak dengan wahyu telah masuk
dalam mushaf Al-Qur’an, sedangkan ayat-ayat wahyu justru
tidak dimasukkan ke dalamnya. Pendapat seperti ini tidak bisa
disamakan dengan konsep Naskh wa Mansukh. Helmut Gadje
juga menganggap redaksi bahasa Al-Qur’an seperti Bahasa
yang bersajak para kabin. Sedangkan struktur eksternal
bahasa Al-Qur’an menurut Gadje adalah kumpulan dari
berbagai ragam Bahasa prosa pra-Islam. (Rochmat, 2023)

186 | Ahmad Yani, dkk



Kajian Orientalis terhadap Al-Qur’an memang berbeda,
bahkan ada juga yang meragukan keaslian Al-Qur’an. Hal ini
dijelaskan oleh Taufiq Adnan Amal dalam bukunya
rekonstruksi sejarah Al-Qur’an dalam buku Bell’s Introduction
to the qur’an, Montgomery Watt menyebutkan bahwa
penjelajah barat yang pertama kali membuat klaim palsu
terhadap bagian bagian Al-Qur’an adalah Silvestre de sacy.
Yang merupakan Orientalis prancis yang meragukan 144 Surat
ali-lImran yang berbicara tentang kemungkinan wafatnya nabi
Muhammad. (Muzayyin, 2015)

Sejarah kajian Al-Qur’an di barat sangat menarik untuk
dikaji karena peradaban mereka banyak dipengaruhi oleh
peradaban Islam. Peradaban Islam banyak juga terinspirasi
oleh ayat-ayat Al-Qur’an. Itu sebabnya negara Barat mulai
tertarik mengkaji Islam melalui kitab suci Al-Qur’an. Studi
Qur’an dibarat melalui tradisi penerjemahan. Terjemahan Al-
Qur'an sangat membantu seseorang untuk memahami isi
kandungan Al-Qur’an meskipun tidak sepenuhnya.

2. Menggunakan Media Massa

Orientalis selalu bersama kolonialis dalam menyerang
(memerangi Islam). Di negeri-negeri Islam sendiri, seluruh
massa media modern selalu bekerja sama dengan Orientalis
dalam memerangi Islam dan menggerogoti Dakwahnya. Maka
umat Islam menghadapi perang pena, massa media yang
membawa kebinasaan yang disampaikan mereka dalam surat-
surat kabar, majalah-majalah, radio, televisi, film atau teater

dan lain-lain. Massa media dipergunakan oleh musuh-musuh
Transformasi Dunia Islam... | 187



Islam itu untuk menghancurkan umat Islam, melalui tulisan-
tulisan, gambar-gambar, film-film, pikiran, buku-buku,
sandiwara, pidato-pidato, dan uraian yang berkedok ilmiah. Ini
lebih berbahaya dari serangan fisik langsung oleh militer
lengkap dengan persenjataannya sebab tentara itu mudah
dilihat dan diketahui gerakan dan penyerangannya.

Penggunaan media sebagai alat hegemoni kultural
terbukti sangat efektif karena mampu menjangkau
masyarakat luas dan membentuk pola pikir secara perlahan.
Dalam hal ini, serangan melalui media lebih berbahaya
daripada serangan fisik karena menyusup secara halus melalui
wacana, citra, dan opini. Oleh karena itu, umat Islam perlu
mengembangkan kesadaran kritis terhadap informasi yang
mereka konsumsi melalui media dan mengembangkan media
alternatif yang dapat mewakili nilai-nilai Islam secara adil dan
objektif.

E. Faktor-Faktor Pendorong Munculnya Orientalisme

Orientalisme tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan
merupakan hasil dari berbagai motivasi yang saling terkait baik
dari aspek ideologis, politik, maupun akademik. Kajian
terhadap dunia Timur, khususnya Islam, oleh para ilmuwan
Barat didorong oleh sejumlah faktor utama sebagai berikut:

1. Keagamaan

Sejak awal, orientalisme Barat terkesan mewakili Kristen
dalam memandang Islam sebagai agama yang menentang

188 | Ahmad Yani, dkk



prinsip-prinsip mereka. Salah satu tujuan Islam adalah untuk
menyempurnakan millah, yang dianggap sebagai kritik agama
yang harus dijawab agar tidak berdampak pada pendukung
agama Kristen. Kekhawatiran akan penyebaran doktrin Islam
secara global membuat kaum orientalis menjadikan faktor ini
sebagai tujuan utama dalam gerakan tersebut. Mereka
khawatir jika umat Islam kuat dengan akar epistemologi dan
ontologinya maka bisa dipastikan secara aksiologi seluruh
aspek kehidupan akan berlangsung di bawah dunia Islam.
Islam dianggap sebagai agama yang menyempurnakan millah
sebelumnya, sehingga bagi sebagian pemikir Kristen, Islam
merupakan bentuk kritik terhadap agama mereka yang harus
dijawab dan dilawan secara teologis dan intelektual.

Kekhawatiran terhadap penyebaran agama Islam secara
global telah mendorong banyak orientalis untuk mempelajari
Islam  secara mendalam, mencari celah untuk
memutarbalikkan ajarannya. Mereka menyadari bahwa jika
umat Islam kuat secara kognitif dan eksistensial, semua aspek
kehidupan dapat dijalani dalam kerangka nilai-nilai Islam, yang
dapat mengancam dominasi budaya dan agama Barat.

2. Kolonialisme

Kolonialisme memainkan peran yang sangat besar dalam
muncul dan berkembangnya orientalisme sebagai suatu
pendekatan ilmiah sekaligus ideologis terhadap dunia Islam
dan Timur secara umum. Dalam konteks kolonialisme,
orientalisme tidak hanya berfungsi sebagai kajian akademik

yang netral, tetapi menjadi alat untuk memahami,
Transformasi Dunia Islam... | 189



mengendalikan, bahkan mendominasi masyarakat Muslim di
wilayah jajahan. Maka dari itu, tidak dapat dipisahkan antara
proyek kolonial dan kemunculan orientalis sebagai agen
pengetahuan yang turut memperkuat hegemoni Barat atas
Timur.

Kemunculan orientalis pada masa kolonial sangat terkait
dengan kebutuhan politik dan administratif imperium Eropa,
seperti Inggris, Prancis, dan Belanda. Untuk dapat menjajah
dan mengatur masyarakat Islam yang memiliki tradisi dan
sistem hukum tersendiri, para penguasa kolonial memerlukan
pengetahuan mendalam tentang budaya, bahasa, dan ajaran
Islam. Dari sinilah muncul ketertarikan untuk mempelajari Al-
Qur'an, hadis, fikih, sejarah Nabi Muhammad, serta struktur
sosial umat Islam. Kajian ini kemudian dikembangkan oleh para
orientalis di lembaga-lembaga pendidikan dan lembaga
kolonial.

Kolonialisme bukan hanya memperluas wilayah
kekuasaan Barat, tetapi juga menciptakan dan mendorong
berkembangnya orientalisme sebagai sarana untuk
memahami sekaligus mengendalikan dunia Islam. Munculnya
orientalis dalam konteks ini tidak bisa dilepaskan dari proyek
kekuasaan kolonial yang ingin menjadikan pengetahuan
sebagai alat legitimasi dan dominasi. Oleh karena itu, penting
untuk mengkritisi warisan orientalisme kolonial dan
membangun pendekatan kajian Islam yang lebih adil dan
otonom.

190 | Ahmad Yani, dkk



3. Keilmuan

Sejarah mencatat bahwa umat Islam berhasil
mengembangkan sains dan teknologi di banyak negara,
meskipun Barat belum memiliki apa-apa. Akibatnya, Barat
sangat bersemangat untuk menerjemahkan karya-karya
Muslim. Hal ini dilakukan secara besar-besaran setelah
runtuhnya Baghdad sekitar abad 12 yang menjadi pusat
perkembangan intelektual dan keilmuan Islam saat itu.
Dampak yang ditimbulkan yakni warisan sains dan temuan
para sarjana muslim saat itu banyak dipelajari kembali di Barat
sehingga menjadikan tambahan referensi serta ide mereka
dalam mengembangkan peradaban yang mereka inginkan.

Proses penerjemahan besar-besaran ini membuka
cakrawala baru bagi para sarjana Barat dan menjadi landasan
kemajuan ilmiah di Eropa. Terinspirasi oleh semangat
Renaisans, banyak pemikir Barat terdorong untuk mempelajari
teks-teks Arab dan Islam dari perspektif ilmiah dan filosofis,
yang membuka jalan bagi munculnya orientalisme dalam
kerangka akademis.

4. Motif ekonomi

Berbeda dengan dua motif sebelumnya aspek ini
berangkat dari semangat GOLD (dalam salah satu 3G
Kristenisasi). Sejalan dengan pengembangan industrialisasi,
barat membutuhkan daerah jajahan sekaligus pasar. Peluang
terlihat ada pada kaum Muslim yang ketika itu sedang
terpuruk. Inilah yang mempengaruhi mereka untuk mengkaji

Transformasi Dunia Islam... | 191



agama, kondisi demografi, budaya, kultur dan politik umat
Islam, (Oktavia, 2022) hal ini dianggap sebagai salah satu
kesempatan berharga dari orientalisme untuk menyebarkan
aspek industrinya ke dunia Timur termasuk Islam. Melalui alat
berupa gerakan Kolonialisme dan imperialisme motif ekonomi
ini dikolaborasikan dengan motif lainnya, sehingga mampu
menggeser paradigma dan kultur serta budaya masyarakat
timur yang ada di hadapan mereka.

Dalam konteks ini, orientalisme menjadi sarana untuk
memahami struktur sosial, budaya, dan agama masyarakat
Islam, sehingga memudahkan penetrasi ekonomi Barat. Aspek
ini sering menyertai proyek kolonial dan imperialis. Dalam hal
ini, orientalisme menjadi bagian dari strategi dominasi
ekonomi, melalui pemahaman sistem sosial dan budaya
masyarakat Timur dan mengubahnya sesuai dengan
kepentingan industri dan perdagangan Barat.

5. Motif politik

Pada masa ketika Eropa baru mulai bangkit dari masa
kegelapan (Dark Ages), dunia Islam telah lebih dahulu
mencapai puncak kejayaan dalam bidang ilmu pengetahuan,
filsafat, seni, dan pemerintahan. Peradaban Islam berkembang
pesat dan meluas dari Timur Tengah hingga Afrika Utara,
Eropa Selatan, dan Asia Tengah. Kecepatan penyebaran dan
pengaruhnya yang kuat membuat Islam dipandang oleh Barat
bukan hanya sebagai kekuatan spiritual, tetapi juga sebagai
kekuatan politik dan budaya yang dominan. selain itu, Setelah
negara-negara Islam terlepas dari penjajahan yang zalim,

192 | Ahmad Yani, dkk



kekuatan dan taktik kolonialisme terus berjalan, antara lain
dengan  menempatkan  orang-orang  pilihan  yang
berpengalaman dan luas pengetahuannya mengenai dunia
Islam di Kedutaan-Kedutaan dan konsulat-konsulat mereka
untuk memenuhi kepentingan politik kolonialismenya di
negara-negara Islam. (el-Badawyy, 2007)

Saat Eropa keluar dari Abad Kegelapan, ia menghadapi
kenyataan bahwa dunia Islam telah mencapai puncaknya. Hal
ini membuat para penguasa Eropa khawatir, sehingga
mendorong mereka melakukan upaya sistematis untuk
memahami dan melemahkan kekuatan politik Islam. Salah satu
bentuknya adalah menempatkan para ahli yang memiliki
pengetahuan tentang dunia Islam di kedutaan atau konsulat
mereka di negara-negara Islam untuk melaksanakan agenda
politik dan diplomatik yang selaras dengan kepentingan Barat.

Transformasi Dunia Islam... | 193



194 | Ahmad Yani, dkk



BAB XIll

Hubungan Islam dan Kristen Abad
Pertengahan

Nurhidayat

s

Seluruh dunia peranan agama menjadi kekuatan yang
semakin meningkat dan terus bertambah dalam kehidupan
sosial dan individu. Agama Islam dan Agama Kristen adalah
agama dengan pemeluk agama terbesar didunia, kedua agama
ini memiliki mempunya peran yang sangat penting dalam
pengambilan keputusan dunia. Islam pernah menjadi Negara
super power pada zamannya, sementara Kristen saat ini
sedang menguasai dunia dimana dia dikenal sebagai polisi
dunia. Karena semua agama wahyu tersebut bersumber dari
Allah SWT, maka tentu saja agama-agama ter-sebut memiliki
hubungan yang erat dalam lintasan sejarah. Bahkan, agama
samawi yang telah turun berturut-turut itu selalu mengandung
konsepsi-konsepsi hidup yang bertujuan untuk
menyempurnakan agama-agama sebelumnya.

Transformasi Dunia Islam... | 195



Dalam perkembangan selanjutnya, agama Islam dan
Kristen mengalami perkembangan yang cukup pesat di
berbagai belahan dunia dan kedua agama tersebut memiliki
pengikut mayoritas di muka bumi ini. Oleh karena agama Islam
dan agama Kristen merupakan agama mayoritas di muka bumi
ini dan memiliki hubungan yang erat dalam lintasan sejarah,
maka tentu saja korelasi antar keduanya sangat menarik untuk
dikaji dan dicermati, dan fokus kajiannya adalah hubungan
antara agama Islam dan agama Kristen pada abad
pertengahan. Hubungan Islam dan Kristen yang akan dikaji
dalam penelitian ini adalah hubungan antar umat beragama.
Apakah terjadi konflik di antara kedua agama tersebut ataukah
sebaliknya, yang terjadi hidup rukun dan dalam suasana penuh
toleransi.

A. Kondisi Hubungan Islam dan Kristen Sebelum Abad
Pertengahan

Rasulullah  SAW. mendirikan Negara Madinah telah
menjadikan Islam sebagai agama berkembang pesat hingga ke
penjuru dunia. Persentuhan pertama Islam dengan kaum
Kristen dimulai ketika Rasulullah SAW. mengirim utusan untuk
menyampaikan surat tentang ajakan bagi Herklius untuk
masuk Islam. Romawi kala itu banyak dihuni oleh bangsa Arab
beragama Kristen. (Mubarakfiri, 1997) Pasca wafatnya
Rasulullah SAW, para sahabat melebarkan sayap kekuasaan
Negara Madinah keluar jazirah Arab di bawah pimpinan Khalid
bin Walid dan dapat menaklukkan Persia. Langkah penaklukan

196 | Ahmad Yani, dkk



selanjutnya mengarah ke Utara dan untuk ke sekian kalinya
wilayah Romawi, Suria dan Palestina mampu ditaklukkan.

Selanjutnya terjadi intensitas yang tinggi dalam
percaturan antara Islam dan Kristen sebagai ideologi.
Pergulatan kedua agama besar ini dilandasi oleh ajaran dasar
bahwa keduanya merupakan agama transnasional. Kristen
menghadapi situasi dimana umat Islam semakin kuat
menyebarkan agama mereka dan melahap daerah umat
Kristiani. Ajaran Islam telah mampu memasuki daerah Kristen
di laut tengah-dari Anatolia menembus Giblaltar hingga
Spanyol.

Umat Kristiani pada sisi lain semakin cemas dengan
gerakan kaum Muslimin melebarkan sayap kekuasaan mereka.
Meskipun secara faktual daerah-daerah yang ditaklukkan oleh
kaum muslimin masih tetap pada agama awal mereka. Dalam
ajaran Islam, kelompok minoritas (zimmi) atau kelompok yang
terlindungi  (musta’min) tidak akan tersentuh dalam
perpindahan agama mereka dan sebagai balasan dari jaminan
tersebut, kedua kelompok ini diwajibkan membayar jizyah.

Puncak pergumulan Islam-Kristen pada masa selanjutnya
melahirkan sebuah peristiwa miris yang kita kenal dengan
perang salib. (Wajdi, 1995) Peristiwa kontra kemanusiaan ini
berlangsung cukup lama dan bahkan sebagian menyimpulkan
jika perang ini belum kunjung berakhir hingga saat ini.

Transformasi Dunia Islam... | 197



B. Hubungan Islam dan Kristen Abad Pertengahan

Mengawali patra tulisan ini, akan dibahas terlebih dahulu
periodisasi sejarah masa pertengahan. Dalam pandangan
Ahmad M. Sewang, periodisasi sejarah mutlak ada dan selalu
mengikuti tempat dan waktu. Runtut peristiwa diurut
berdasar waktu dan peristiwa berdasar aktivitas manusia.
(Sewang, 2005) Tulisan ini selanjutnya akan mengikuti
pendapat Harun Nasution yang membagi periodisasi tersebut
menjadi :

1. Periode Klasik (tahun 650-1000 M)

2. Periode Disintegrasi (1000-1250 M)

3. Pertengahan (tahun 1250-1800 M)

4. Tiga Kerajaan Besar (tahun 1500-1800 M)

5. Modern (tahun 1800-sekarang). (Nasution, 1975)

Peristiwa monumental yang mengikat Islam-Kristen pada
ikatan emosional yang tinggi adalah “Perang Salib”. Telah
disinggung pada bagian awal tulisan ini bahwa akar masalah
musibah kemanusian ini adalah faktor dominasi dan
kecurigaan masing-masing penganut. Peristiwa perang salib
pertama kali dikumandangkan pada tanggal 20 November
1095 saat Paus Urbanus Il dalam rapat dewan gereja
memutuskan melawan umat Islam yang saat itu melancarkan
ekspansi ke wilayah kekuasaan Alexus Cowneus di Asia.
Permintaan Alexus Cowneus untuk melibatkan umat Kristiani
dalam perang yang sementara dialaminya disahuti oleh Paus
Urbanus Il, maka terjadilah musibah kemanusiaan yang
berlangsung sebanyak delapan periode dari tahun 1095-1244

198 | Ahmad Yani, dkk



M. (Thohir, 2004) Paus Urbanus sangat termotivasi untuk
melancarkan serangan kepada kaum muslim di Timur karena
motivasi ingin menyatukan ke Uskupan Agung di Barat dengan
kepemimpinan tertinggi gereja Orthodox di Timur. Secara
kronologis, perang salib melewati tujuh fase sebagai berikut :

Tahun 1050 di Sisilia, orang-orang Islam diusir dari daerah
ini dan tak berapa lama kemudian tepatnya tahun 1063,
tentara salib Prancis dan Spanyol sepakat untuk merebut
kembali daerah-daerah kekuasaan Islam. Tentara salib berhasil
menguasai daerah  Antiokhia kemudian meneruskan
perjalanan mereka ke Yerusalem dan menguasainya setelah
mengepung daerah ini sekian lama. Tahun 1099-1187 kaum
salib mendirikan kerajaan Kristen di Yerusalem yang wilayah
kekuasaannya meliputi; Antiokhia, Edessa dan Tripoli. Secara
pemerintahan, daerah ini | bawah kekuasaan Konstantinopel,
namun gerejanya di bawah kekuasaan Paus di Roma.
Kekalahan kaum muslimin pada perang kali ini lebih
disebabkan oleh kelemahan umat Islam akibat wafatnya
pemimpin Turki Saljuk yang bernama Malik Syah. (Amstron,
2003)

Berlangsung dari tahun (1147-1149), pada periode ini
kemenangan ada di tangan kaum Muslimin setelah Nuruddin
Zanki yang menggantikan ayahnya menjadi pemimpin Turki
Saljuk. Nuruddin Zanki mampu memadamkan propaganda
perang salin yang dilaksanakan oleh Bernard Clairvux.
Pemimpin tentara salib kala itu adalah Raja Louis VII dari
Prancis dan Kaisar Konrad dari Jerman.

Transformasi Dunia Islam... | 199



Berlangsung dari tahun (1189-1192). Berawal dari
kekalahan tentara salib di Tiberias oleh Sultan Saladin. Dalam
perang ini, kaum salib dipimpin oleh Kaisar Friedrich Il dari
Jerman dan Barbarossa, Raja Richard dari Inggeris. Raja
Richard berhasil menguasai daerah pesisir dan merebut kota
Akko kemudian mengikat perjanjian dengan Sultan Saladin
yang berisi kebebasan peziarah untuk berkunjung ke
Yerusalem. (Hillenbrand, 2005)

Berlangsung pada tahun (1202-1204) berawal dari
keinginan Paus Innocentius untuk menguasai Mesir dengan
mengirim tentara ke Eropa Barat. Namun pada kenyataannya,
tentara tersebut tidak pernah tiba di Mesir, malah tentara
tersebut menduduki Venesia dan Konstantinopel serta
memaksa mereka untuk tunduk kepada gereja Roma.

Berlangsung pada tahun (1218-1221) Pasca wafatnya Paus
Innocentius Ill, penerusnya Honorius melanjutkan usaha untuk
menguasai Mesir dan membuahkan hasil dengan menduduki
kota Damietta sebuah daerah pantai di Mesir pada tahun 1221.

Berlangsung pada tahun (1248-1245) Tahun 1244
Yerusalem kembali diduduki oleh tentara Islam dan akibat dari
pendudukan ini, Raja Louis IX dari Prancis melakukan perang
salib dan menyerang Mesir. Kerakusan Raja Luois untuk
menguasai Mesir tak membuahkan hasil bahkan ia sendiri
tertawan oleh tentara Islam dan dapat bebas setelah ditebus
dengan bayaran yang sangat mahal hingga kemudian ia
kembali ke Prancis.

200 | Ahmad Yani, dkk



Berlangsung pada tahun (1270). Sultan Bybars keturunan
bangsa Mamluk dari Mesir berhasil mengakhiri perang ini
secara gemilang dengan menguasai seluruh kekuatan dan
kekuasaan tentara salib secara berturut-turut menguasai kota
Jaffa dan Antiokhia pada tahun 1286, Tripoli dan Lebanon
tahun 1289,Kota Akko sebagai kota terpenting kaum salib juga
direbutnya pada tahun 1291. Sejak itulah kekuatan tentara salib
sudah tidak ada lagi sekaligus mengakhiri perang salib yang
terjadi selama 7 periode.

Meski perang salib telah selesai pengaruh buruk dan
pencitraan buruk terhadap kaum muslimin oleh Kristen masih
terus berlangsung. Di antara bentuk pencitraan buruk
tersebut adalah penyajian kaum muslimin dan Nabi
Muhammad saw. sebagai penentang ajaran Nabi Isa as.
Selanjutnya agama Islam diidentikkan sebagai agama pedang
yang disebarluaskan dengan kekerasan. Dalam pandangan
William Montgomery Watt, distorsi penggambaran Islam
sebagai agama pedang tidak berhenti bahkan terus menerus
terjadi hingga kurun waktu abad ke XIX.

Meski kalah dalam perang salib, kaum Kristen Barat
banyak mengambil manfaat dari perseteruan ini. Mereka
(kaum Kristen Barat) tidak akan mengenal peradaban modern
yang mereka alami sekarang jika tidak terlibat dalam perang
salib. Mereka membawa pulang ilmu-ilmu tentang pendirian
rumah sakit, ilmu kedokteran modern, tempat mandi umum,
buku-buku astronomi, geometri, sastra, peralatan, navigasi

Transformasi Dunia Islam... | 201



dan berbagai pengetahuan lain yang menopang peradaban
modern mereka.

Perang salib telah memberi manfaat langsung kepada
Kristen dalam upaya penerjemahan kitab-kitab kedokteran,
filsafat, kesusastraan dan agama. Proses ini kemudian
melahirkan pencerahan ilmu renaissance dalam bentuk
penerjemahan kembali buku-buku berbahasa Arab ke dalam
Bahasa Latin. (Farugi, 2001)

Perang salib telah melahirkan persentuhan budaya Barat
yang saat itu masih dalam masa kegelapan dengan
kebudayaan Islam yang telah memasuki masa kecemerlangan.
Pertemuan ini telah banyak menguntungkan bangsa Barat
dalam berbagai aspek semisal; kebudayaan, seni,
perdagangan dan industri. Pada sisi lain muncul paradigma
baru sebagai akibat perang salib yaitu hubungan dagang
antara daerah-daerah Islam dengan daerah Kristen

202 | Ahmad Yani, dkk



BAB XIV

Bagaimana Islam Mempengaruhi Dunia Barat
yang Telah Mencapai Kemajuan Ini
(Dunia Modern)

Muh. Fadel As’ad

Kemajuan dunia Barat modern dalam bidang sains,
teknologi, pendidikan, dan filsafat sering kali diasosiasikan
dengan peristiwa Renaisans dan Revolusi llmiah di Eropa.
Namun, narasi tersebut kerap mengabaikan fase penting
dalam sejarah manusia, yakni peran besar peradaban Islam
dalam meletakkan fondasi intelektual yang menjadi batu
loncatan bagi dunia Barat untuk mencapai kemajuan tersebut.
Pada abad ke-8 hingga ke-15, ketika Eropa berada dalam era
kegelapan (Dark Ages), dunia Islam justru mengalami masa
keemasan (Golden Age), di mana ilmu pengetahuan

Transformasi Dunia Islam... | 203



berkembang pesat dalam berbagai bidang seperti kedokteran,
matematika, astronomi, filsafat, dan teknologi.

[Imuwan Muslim seperti Ibnu Sina, Al-Khwarizmi, Al-Razi,
dan Ibnu Rusyd menghasilkan karya-karya monumental yang
tidak hanya memengaruhi dunia Islam, tetapi juga menjadi
referensi utama bagi ilmuwan Eropa setelah diterjemahkan ke
dalam bahasa Latin. Melalui pusat-pusat pembelajaran seperti
Baghdad, Cordoba, dan Toledo, ilmu pengetahuan Islam
menyebar ke Eropa dan memperkaya Khasanah intelektual
Barat. Bahkan, tokoh-tokoh besar Eropa seperti Thomas
Aquinas banyak mengadopsi pemikiran filosof Muslim untuk
mengembangkan gagasan teologis dan filsafat Barat.

Di tengah pesatnya perkembangan teknologi dan sains di
era modern ini, sangat penting untuk meninjau kembali akar-
akar sejarah yang membentuk kemajuan tersebut. Pengabaian
terhadap kontribusi dunia Islam dalam narasi sejarah modern
bukan hanya menciptakan kesenjangan pemahaman sejarah,
tetapi juga mengaburkan nilai-nilai universal yang pernah
dijembatani oleh lintas budaya dan agama.

Oleh karena itu, kajian ini bertujuan untuk menggali lebih
dalam bagaimana pengaruh peradaban Islam, baik dalam
bentuk ilmu pengetahuan, pemikiran filosofis, maupun
kontribusi budaya lainnya, telah memberikan sumbangsih
yang signifikan terhadap perkembangan dunia Barat dan
kemajuan dunia modern pada umumnya.

204 | Ahmad Yani, dkk



A. Proses Transfer llmu Pengetahuan dari Dunia Islam ke
Dunia Barat

Transfer ilmu pengetahuan dari dunia Islam ke dunia Barat
merupakan proses panjang yang berlangsung sejak abad ke-8
hingga ke-14. Ketika Eropa berada dalam masa kegelapan
intelektual, dunia Islam justru mengalami zaman keemasan.
Salah satu aspek penting dari transfer ini adalah keberadaan
pusat-pusat intelektual seperti Baghdad, Cordoba, dan Toledo,
yang menjadi titik temu peradaban dan pertukaran
pengetahuan antara Islam, Kristen, dan Yahudi.

Sejak abad ke-7, Islam berkembang pesat dari Jazirah Arab
ke Afrika Utara, Timur Tengah, hingga Asia Tengah dan
Semenanjung Iberia. Ekspansi ini bukan hanya bersifat militer,
tetapi juga membawa serta budaya dan ilmu pengetahuan
yang tumbuh dari interaksi dengan berbagai peradaban kuno
seperti Yunani, Persia, dan India (Lindberg, 2007). Perjumpaan
antara dunia Islam dan Barat mulai terjadi secara intensif pada
abad ke-8 hingga ke-12, baik melalui jalur militer (seperti
Perang Salib), perdagangan di Laut Tengah, maupun melalui
wilayah perbatasan seperti Al-Andalus (Spanyol Islam) dan
Sisilia (Lyons, 2009). Di wilayah-wilayah ini, komunitas Muslim,
Kristen, dan Yahudi hidup berdampingan dan terlibat dalam
dialog intelektual. Lingkungan ini menjadi jembatan penting
antara dunia Islam dan Eropa Latin.

Salah satu momen paling signifikan dalam transfer ilmu
adalah Gerakan Penerjemahan yang dimulai di Baghdad pada
masa Dinasti Abbasiyah, terutama pada masa Khalifah Al-

Transformasi Dunia Islam... | 205



Ma’mun (abad ke-9). la mendirikan Bayt al-Hikmah (House of
Wisdom), pusat penerjemahan dan kajian ilmu yang
mempekerjakan ilmuwan Muslim, Kristen Nestorian, dan
Yahudi (Gutas, 1998). Di sini, karya-karya besar dari Yunani
seperti Aristoteles, Galen, Euclid, dan Ptolemaios
diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. Namun para ilmuwan

Muslim tidak sekadar menerjemahkan—mereka

mengembangkan, menyempurnakan, bahkan mengkritisi
warisan tersebut.

llmu yang dikembangkan di dunia Islam kemudian mulai
diterjemahkan kembali ke dalam bahasa Latin di kota-kota
seperti Toledo, Salerno, dan Palermo pada abad ke-12. Tokoh
seperti Gerard of Cremona menerjemahkan lebih dari 70 karya,
termasuk milik Al-Razi, Ibnu Sina, dan Al-Khwarizmi (Burnett,
2001). Inilah awal masuknya pemikiran ilmiah Islam ke dunia

Eropa. Peradaban Islam bukan hanya sebagai penjaga warisan

klasik, tetapi juga pengembang ilmu baru. Tokoh-tokoh

seperti:

1. Al-Khwarizmi: memperkenalkan al-jabr (aljabar) dan hisab
(aritmetika), serta konsep algoritma yang menjadi dasar
ilmu komputer modern (Nasr, 2006).

2. Ibnu Sina (Avicenna): menyusun Al-Qanun fi al-Tibb,
ensiklopedia kedokteran paling berpengaruh hingga abad
ke-17 di Barat.

3. Ibnual-Haytham (Alhazen): mengembangkan pendekatan
eksperimental dalam studi optik, yang menjadi cikal bakal
metode ilmiah modern (Saliba, 2007).

206 | Ahmad Yani, dkk



4. Ibnu Rusyd (Averroes): memperkenalkan kembali
pemikiran logis Aristoteles ke dunia Barat dan
memengaruhi skolastisisme Kristen (Adamson, 2016).

Keilmuan dunia Islam sangat rasional dan bersifat
sistematis. Karya-karya ini menjadi dasar bangkitnya pemikiran
ilmiah di Eropa menjelang masa Renaisans. Penyebaran ilmu
pengetahuan tidak hanya melalui buku, tapi juga melalui
lembaga pendidikan dan jaringan ulama. Madrasah,
perpustakaan, dan majelis ilmiah adalah institusi utama di
dunia Islam yang mendorong perkembangan intelektual.
Sistem pendidikan Islam mendorong debat terbuka
(munazharah), hafalan, logika, dan literasi kritis (Rosenthal,
1992).

Model kelembagaan ini menginspirasi struktur awal
universitas di Barat seperti Universitas Bologna, Paris, dan
Oxford, baik dalam hal kurikulum (tujuh seni liberal),
pembagian fakultas (hukum, kedokteran, filsafat), maupun
pemberian gelar akademik (bachelor, master, doktor) (Huff,
2003).

Tak hanya institusi, jaringan ulama dan pelajar yang
berpindah dari satu kota ke kota lain juga memperluas
penyebaran ilmu. Mobilitas intelektual ini menjadi ciri khas
dunia Islam dan mempercepat penyebaran pengetahuan
hingga ke Barat. Kontribusi Utama Peradaban Islam dalam
[lmu Pengetahuan, Filsafat, dan Pendidikan sebagai Fondasi
Dunia Modern Barat. Peradaban Islam pada Abad Pertengahan
menjadi pusat produksi ilmu pengetahuan yang maju dan

Transformasi Dunia Islam... | 207



metodologis. Muslim tidak hanya menjadi penjaga ilmu klasik,
tetapi juga pencipta ilmu baru. Mereka mengembangkan
berbagai disiplin: matematika, astronomi, kedokteran, optik,
geografi, fisika, dan kimia.

Matematika: Al-Khwarizmi, yang dikenal sebagai “Bapak
Aljabar,” menulis Kitab al-Jabr wa al-Mugabala, yang menjadi
dasar perkembangan aljabar di Eropa (Al-Khawarizmi, 1831). Ia
juga memperkenalkan sistem angka Hindu-Arab yang
digunakan di seluruh dunia Barat hingga kini, termasuk
penggunaan angka nol (Katz, 1993).

Astronomi: Al-Battani dan Al-Zargali menyusun tabel
astronomi yang akurat dan memperbaiki sistem Ptolemaik.
Observatorium di Maragha dan Samarkand melatih astronom
Eropa awal, termasuk Copernicus.

Kedokteran: Karya Ibnu Sina (Canon of Medicine) dan Al-
Razi (Kitab al-Hawi) menjadi referensi utama di fakultas
kedokteran Eropa selama lebih dari lima abad. Ibnu Sina
membagi penyakit secara sistematis dan menerapkan prinsip-
prinsip empiris (Porter, 1997).

Optik dan Eksperimen: Ibnu al-Haytham mengembangkan
metode ilmiah berbasis eksperimen dan observasi dalam
karyanya Kitab al-Manazir. la menolak pandangan klasik
bahwa cahaya berasal dari mata, dan justru membuktikan
bahwa cahaya dipantulkan ke mata dari objek (Sabra, 2006).
Pendekatannya disebut-sebut sebagai pra-sains modern.
Kontribusi Muslim pada ilmu pengetahuan tidak hanya berupa
isi (konten), tetapi juga pendekatan sistematis, logis, dan

208 | Ahmad Yani, dkk



berbasis empiris—semua ini menjadi dasar Revolusi llmiah di
Barat pada abad ke-16.

Dalam bidang filsafat, dunia Islam berperan besar dalam
mentransmisikan dan mengembangkan pemikiran Yunani,
terutama karya-karya Plato dan Aristoteles, yang sempat
hilang dari dunia Barat setelah jatuhnya Kekaisaran Romawi
Barat. Al-Kindi adalah filsuf Arab pertama yang secara aktif
menggabungkan filsafat Yunani dengan teologi Islam. Al-
Farabi mengembangkan teori negara ideal dan logika dalam
kerangka pemikiran politik dan etika. Ibnu Sina (Avicenna)
memadukan pemikiran Aristoteles dan Neoplatonisme dalam
kerangka metafisika dan kosmologi Islam. Karyanya sangat
berpengaruh di kalangan filsuf skolastik Eropa. Ibnu Rusyd
(Averroes) adalah tokoh penting dalam memperkenalkan
kembali Aristoteles ke dunia Barat. la menulis komentar yang
sangat sistematis dan kritis terhadap karya-karya Aristoteles,
yang kelak diterjemahkan ke Latin dan memengaruhi Thomas
Aquinas (Renan, 1861). Ibnu Rusyd bahkan memunculkan
aliran Averroisme Latin di Eropa, yang mendorong pemisahan
antara filsafat dan teologi serta menumbuhkan semangat
rasionalisme di Barat.

Salah satu warisan besar dunia Islam bagi dunia Barat
adalah dalam hal sistem pendidikan formal dan
pengorganisasian ilmu. Madrasah di dunia Islam memiliki
struktur dan kurikulum yang terorganisasi: diajarkan ilmu
agama sekaligus ilmu logika, kedokteran, matematika, dan
astronomi (Makdisi, 1981). Madrasah menggunakan sistem

Transformasi Dunia Islam... | 209



gelar dan jenjang pendidikan (mutakaddim, mutawassit,
mutakhir) yang kelak menginspirasi gelar akademik Barat
(bachelor, master, doctor) (Huff, 2003). Perpustakaan besar
seperti di Baghdad (Bayt al-Hikmah), Kairo (Dar al-‘lim), dan
Cordoba memiliki ribuan manuskrip dan terbuka untuk
umum—jauh sebelum universitas Eropa berdiri. Sistem ijazah
(sertifikat kelulusan) yang diberikan guru kepada murid di
dunia Islam adalah awal dari sistem lisensi ilmiah dan akademik
yang diterapkan di universitas Eropa kemudian.

Universitas Eropa awal seperti Bologna, Paris, dan Oxford
dibentuk dengan meniru struktur madrasah Islam, terutama
dari segi kurikulum dan metode diskusi. Banyak istilah dalam
bahasa Latin dan ilmu pengetahuan yang berasal dari Arab:
algebra, algorithm, alkali, azimuth, zenith, dll. (Al-Khalili, 2011)
Karya-karya Muslim yang diterjemahkan ke Latin menjadi
bacaan wajib di Eropa abad pertengahan hingga awal modern.
Dengan demikian, kontribusi peradaban Islam tidak hanya
bersifat teknis, tetapi juga membentuk cara berpikir ilmiah,
rasional, dan sistematis yang mendasari kemajuan dunia Barat
modern.

B. Warisan Intelektual Islam dalam Dunia Modern Barat:
Jejak yang Masih Nyata

Warisan Islam dalam ilmu pengetahuan tidak berhenti di
masa klasik. Banyak aspek dari sains dan teknologi modern
masih menggunakan prinsip-prinsip, konsep, dan istilah yang
berasal dari dunia Islam. Pengaruh ini bukan hanya berupa

210 | Ahmad Yani, dkk



istilah, tetapi juga cara berpikir dan pendekatan terhadap
pengetahuan. Optik dan Metode Ilmiah: Ibnu al-Haytham
dalam Kitab al-Manazir tidak hanya mematahkan teori optik
Yunani, tetapi juga memperkenalkan metode eksperimental
berbasis observasi, hipotesis, dan verifikasi. (SABRA, 1975)
Pendekatan inilah yang menjadi dasar metode ilmiah modern
yang digunakan di laboratorium, termasuk dalam studi fisika
dan psikologi persepsi hari ini.

Matematika dan Komputer: Konsep algoritma, yang
menjadi fondasi komputasi dan pemrograman modern,
berasal dari Al-Khwarizmi. Istilah tersebut digunakan langsung
dalam bahasa Inggris dan diterapkan dalam Al, kriptografi, dan
data science bidang-bidang teknologi yang paling canggih hari
ini.

Astronomi Modern: Banyak istilah teknis astronomi
seperti nadir, zenith, dan azimuth berasal dari bahasa Arab.
Metodologi pengamatan yang sistematis dan instrumen
seperti astrolabe juga berasal dari penemuan Muslim dan
masih digunakan dalam pendidikan astronomi hari ini. Dengan
demikian, dunia modern tetap berjalan di atas rel yang
diletakkan oleh para ilmuwan Muslim, baik dari segi teknik,
metodologi, maupun bahasa ilmiah.

Filsafat Islam telah memberikan kontribusi besar dalam
membentuk rasionalisme dan pandangan dunia sekuler Barat.
Ini terlihat dalam berbagai aspek: Logika dan Ontologi: Ibnu
Sina memperkenalkan pembagian antara esensi dan
eksistensi, serta membangun struktur logika dan epistemologi

Transformasi Dunia Islam... | 211



yang diteruskan oleh Thomas Aquinas dan skolastisisme Barat.
Sampai hari ini, filsafat eksistensial dan metafisika modern
masih merujuk pada struktur yang dikembangkan oleh pemikir
Islam. Averroisme dan Kritik terhadap Ortodoksi: Ibnu Rusyd
menekankan bahwa filsafat dan wahyu tidak bertentangan,
selama akal digunakan dengan tepat. la juga mengkritik
literalitas dan memperkenalkan tafsir filosofis atas wahyu.
Gagasan ini menyebar di Eropa dan mendorong munculnya
humanisme Renaisans dan pemikiran sekuler.

Rasionalisme dan Hakikat Pengetahuan: Konsep bahwa
pengetahuan harus bersandar pada bukti rasional dan dapat
diuji secara logis sangat berakar dari tradisi Islam klasik.
Gagasan ini diteruskan dalam perkembangan ilmu
pengetahuan di Barat dan dalam tradisi filsafat modern seperti
Cartesianisme, Empirisme, dan bahkan Positivisme.
Rasionalitas, debat terbuka, dan otonomi intelektual yang
dijunjung tinggi di universitas-universitas modern memiliki
jejak kuat dari filsafat Islam abad pertengahan.

Salah satu bentuk warisan yang paling nyata adalah sistem
kelembagaan pendidikan tinggi yang mengadopsi banyak
aspek dari madrasah Islam. Struktur Madrasah vs Universitas:
Madrasah seperti Nizamiyah, Al-Qarawiyyin, dan Al-Azhar
telah menggunakan sistem kurikulum, jenjang pendidikan, dan
pengajaran berbasis teks jauh sebelum Oxford dan Sorbonne
berdiri. Sistem ini kemudian diadopsi di Eropa oleh para
cendekiawan yang mempelajari pendidikan di dunia Islam
melalui Andalusia dan Sisilia. Sistem ljazah dan Gelar

212 | Ahmad Yani, dkk



Akademik: ljazah (lisensi untuk mengajar atau mengutip dari
guru tertentu) adalah bentuk awal dari sertifikasi ilmiah yang
kini menjadi sistem gelar: bachelor, master, hingga doktor.
Metode Debat dan Halagah: Diskusi terbuka, munazarah
(debat ilmiah), dan halagah (lingkar diskusi) yang berkembang
di masjid dan madrasah telah memberi inspirasi pada seminar
dan colloquium akademik Barat. Selain itu, etos keilmuan Islam
yang menjunjung tinggi talab al-‘ilm (pencarian ilmu),
keterbukaan intelektual, dan adab dalam diskusi masih
menjadi nilai utama dalam budaya akademik modern.

Pengakuan Global: Banyak institusi internasional seperti
UNESCO, British Museum, dan Smithsonian Institute telah
menyelenggarakan pameran dan publikasi khusus tentang
“Golden Age of Islamic Science”, mengakui kontribusi dunia
Islam terhadap peradaban global. Reaktualisasi dalam STEM
dan Pendidikan: Beberapa universitas dan laboratorium
teknologi di Barat mulai menyoroti warisan Islam sebagai
bagian dari kurikulum diversitas dan rekonsiliasi sejarah,
misalnya melalui kursus History of Islamic Science di MIT dan
Harvard. Revival dalam Dunia Muslim Sendiri: Warisan ilmiah
ini juga menginspirasi dunia Islam untuk bangkit kembali,
dengan pendekatan sains yang tidak bertentangan dengan
nilai spiritual. Hal ini memberi peluang dialog lintas peradaban
yang lebih sehat antara Barat dan dunia Islam modern.

Transformasi Dunia Islam... | 213



214 | Ahmad Yani, dkk



BAB XV

Hubungan Nabi Muhammad SAW dengan
Pembuatan Piagam Madinah

Abdul Rahim

Hijrah Nabi Muhammad SAW ke Madinah pada tahun 622
M menandai babak baru dalam sejarah Islam, tidak hanya
sebagai gerakan spiritual, tetapi juga sebagai upaya
membangun masyarakat yang teratur dan berkeadaban.
Madinah pada waktu itu merupakan masyarakat majemuk
yang dihuni oleh berbagai suku Arab (Aus dan Khazraj) serta
komunitas Yahudi (Bani Qaynuga’, Bani Nadhir, dan Bani
Qurayzah). Kehidupan sosial di Madinah sering diwarnai oleh
konflik antar kelompok, dan belum ada struktur politik yang
menyatukan seluruh penduduk kota tersebut.

Dalam konteks inilah, Nabi Muhammad SAW memainkan
peran penting sebagai pemersatu masyarakat dan perancang
tatanan sosial baru yang berbasis pada prinsip keadilan,
kesetaraan, dan tanggung jawab kolektif. Salah satu langkah

Transformasi Dunia Islam... | 215



strategis yang dilakukan oleh Nabi adalah merumuskan
Piagam Madinah (Sahifat al-Madinah)—sebuah dokumen
sosial-politik yang dianggap sebagai konstitusi pertama dalam
sejarah Islam. Piagam ini bukan hanya menjadi kesepakatan
damai, tetapi juga menjadi dasar pembentukan komunitas
politik yang disebut ummah, yang meliputi Muslim dan non-
Muslim.

Pembuatan Piagam Madinah tidak bisa dilepaskan dari
kepemimpinan dan visi kenegaraan Nabi Muhammad SAW.
Beliau tidak hanya bertindak sebagai pembawa wahyu, tetapi
juga sebagai negarawan dan arsitek sosial yang mampu
merespons kebutuhan masyarakat plural dengan pendekatan
inklusif.

Sebelum kedatangan Nabi Muhammad SAW, Madinah
dihuni oleh dua suku Arab besar, yaitu Aus dan Khazraj, serta
beberapa suku Yahudi seperti Bani Qainuqa, Bani Nadhir, dan
Bani Quraizhah. Perseteruan panjang antara Aus dan Khazraj
memuncak dalam Perang Bu’ats, yang menyebabkan kerugian
besar di kedua pihak. Kondisi ini menciptakan kerinduan
terhadap pemimpin netral yang mampu mendamaikan
mereka.

Kaum Anshar (penduduk Madinah yang telah masuk
Islam) melihat sosok Nabi Muhammad SAW sebagai figur ideal
yang dapat mempersatukan dan menengahi konflik. Selain itu,
pertambahan jumlah kaum Muslim dari golongan Muhajirin
(yang hijrah dari Mekah) juga menambah kompleksitas sosial
di Madinah. Oleh karena itu, diperlukan suatu kesepakatan

216 | Ahmad Yani, dkk



yang mengatur hubungan antar kelompok demi menjaga
stabilitas kota.

Dalam kondisi demikian, Nabi Muhammad SAW
memandang perlunya merumuskan sistem kesepakatan yang
dapat menyatukan kelompok-kelompok yang berbeda, baik
dari segi agama, suku, maupun kepentingan. Langkah
strategis itu kemudian terwujud dalam bentuk Piagam
Madinah (Sahifat al-Madinah), sebuah dokumen sosial-politik
yang disusun sebagai dasar koeksistensi damai antar
penduduk Madinah. Dokumen ini bukan hanya menjadi
perjanjian damai, tetapi juga berfungsi sebagai konstitusi
pertama yang mengatur kehidupan masyarakat multikultural
dalam satu entitas politik yang disebut ummah, yang
mencakup Muslim dan non-Muslim.

Piagam Madinah memuat berbagai ketentuan penting,
seperti pengakuan atas kebebasan beragama, kewajiban
pembelaan bersama jika kota diserang, serta penerimaan Nabi
Muhammad SAW sebagai pemimpin dan hakim tertinggi.
Penetapan hukum dalam piagam juga menunjukkan
pengakuan terhadap keberadaan norma-norma suku dan
agama masing-masing selama tidak bertentangan dengan
kesepakatan umum. Dengan cara ini, Nabi Muhammad SAW
berhasil menyatukan komunitas plural dalam ikatan perjanjian
sosial yang menjamin stabilitas dan keadilan.

Oleh karena itu, latar belakang sosial-politik Madinah yang
terdiri atas fragmentasi sosial, potensi konflik, dan kebutuhan
akan sistem keadilan yang inklusif menjadi faktor utama yang

Transformasi Dunia Islam... | 217



mendorong lahirnya Piagam Madinah. Piagam ini sekaligus

menunjukkan kemampuan Nabi Muhammad SAW dalam

membangun tatanan masyarakat berdasarkan prinsip-prinsip
keadilan, kesetaraan, dan tanggung jawab kolektif.

Nabi Muhammad SAW tidak hanya menjadi pemimpin
spiritual kaum Muslimin, tetapi juga menjadi arsitek politik dan
sosial di Madinah. Beliau memprakarsai penyusunan Piagam
Madinah demi menciptakan masyarakat yang harmonis.
Piagam ini merupakan dokumen konstitusional pertama dalam
sejarah Islam yang terdiri dari 47 pasal.

Peran Nabi Muhammad sangat terlihat dalam:

1. Inisiatif Penyusunan. Nabi Muhammad sendiri yang
mengusulkan adanya kesepakatan tertulis antara seluruh
elemen masyarakat Madinah, baik Muslim maupun non-
Muslim.

2. Penyusunan Struktur Pasal. Dalam isi Piagam, terdapat
tiga elemen utama: Penyatuan kaum Muhajirin dan Anshar
sebagai satu umat Islam, Pengakuan terhadap eksistensi
suku-suku  Yahudi dan  hak  mereka  untuk
mempertahankan agama mereka, Penetapan bahwa Nabi
Muhammad adalah pemimpin dan penengah tertinggi
dalam penyelesaian konflik.

3. Konsep Persatuan dan Keadilan. Nabi Muhammad
menekankan bahwa seluruh pihak, meskipun berbeda
keyakinan, adalah satu komunitas yang saling melindungi.

Nabi Muhammad juga berperan aktif dalam menerapkan
piagam tersebut dan menjadi figur sentral dalam menjaga

218 | Ahmad Yani, dkk



komitmen antar kelompok. Nabi Muhammad SAW memainkan
peran yang sangat strategis dalam perumusan Piagam
Madinah, yang bukan hanya sebagai dokumen politik, tetapi
juga sebagai landasan bagi tatanan sosial dan agama di
Madinah. Ketika Nabi Muhammad SAW hijrah ke Madinah
pada tahun 622 M, kota tersebut sedang dilanda ketegangan
sosial dan politik yang mendalam. Madinah terdiri dari dua
kelompok mayoritas, yaitu kaum Anshar dan kaum Muhajirin,
yang berasal dari Mekkah, serta komunitas minoritas seperti
suku-suku Yahudi (Bani Qaynuqa, Bani Nadhir, dan Bani
Qurayzah). Konflik antar suku-suku Arab, terutama antara
suku Aus dan Khazraj, telah berlangsung lama dan menjadi
masalah besar yang mengancam stabilitas kota Madinah.

Melihat keadaan ini, Nabi Muhammad SAW menyadari
pentingnya membangun kerangka hukum dan sosial yang
dapat menyatukan berbagai kelompok dengan latar belakang
yang sangat beragam tersebut. Pada saat itu, beliau tidak
hanya berfungsi sebagai pemimpin agama, tetapi juga sebagai
pemimpin negara yang berusaha mengatur kehidupan sosial
dan politik. Piagam Madinah lahir dari inisiatif Nabi sebagai
solusi pragmatis untuk meredakan ketegangan antar
kelompok yang berbeda, serta untuk menciptakan sistem
hukum yang berlaku secara adil bagi semua pihak yang ada di
Madinah. Piagam ini, yang terdiri dari 47 pasal, menjadi
dokumen pertama yang mengatur hubungan antara berbagai
kelompok di Madinah, termasuk antara umat Islam dan
komunitas Yahudi.

Transformasi Dunia Islam... | 219



Salah satu kontribusi besar Nabi Muhammad SAW dalam
perumusan Piagam Madinah adalah konsep ummah wahidah
(komunitas yang satu), yang menyatukan umat Islam dan non-
Muslim dalam satu ikatan sosial-politik yang sama. Meskipun
komunitas Madinah terdiri dari berbagai agama dan suku, Nabi
Muhammad SAW menetapkan prinsip bahwa mereka semua
adalah satu komunitas yang memiliki hak dan kewajiban yang
sama untuk mempertahankan kedamaian dan ketertiban kota
Madinah. Prinsip ini sangat revolusioner, karena pada waktu
itu, tidak ada masyarakat lain di dunia yang mengakui adanya
kesetaraan antara kelompok yang berbeda agama dalam satu
pemerintahan. Dalam Piagam Madinah, Nabi Muhammad SAW
mengatur bahwa agama Yahudi, seperti halnya agama Islam,
akan diakui dan dilindungi hak-haknya selama mereka tunduk
pada piagam ini.

Peran Nabi Muhammad SAW juga tercermin dalam pasal-
pasal yang mengatur penyelesaian sengketa. Dalam beberapa
pasal, disebutkan bahwa setiap perselisihan atau masalah
yang tidak dapat diselesaikan oleh pihak-pihak yang
bersengketa harus dibawa kepada Nabi Muhammad SAW
untuk diputuskan secara adil. Ini menunjukkan bahwa Nabi
Muhammad SAW tidak hanya menjadi simbol persatuan,
tetapi juga sebagai otoritas hukum tertinggi yang harus
dihormati oleh seluruh komunitas Madinah. Sebagai seorang
pemimpin yang bijaksana, beliau bertindak sebagai penengah
yang adil, mendengarkan semua pihak, dan memberikan
keputusan yang memastikan keadilan bagi semua.

220 | Ahmad Yani, dkk



Selain itu, Nabi Muhammad SAW juga berperan dalam
merumuskan ketentuan yang mengatur hubungan antara
kelompok Muslim dan Yahudi. Pasal- pasal dalam Piagam
Madinah menyatakan bahwa kedua belah pihak harus saling
membantu dalam menghadapi ancaman eksternal dan
mempertahankan kota Madinah dari serangan musuh.
Namun, Piagam ini juga mengatur bahwa jika terjadi
perselisihan internal, masing-masing pihak tetap harus
bertanggung jawab atas urusan internalnya sendiri tanpa
melibatkan pihak luar. Hal ini mencerminkan pendekatan
pragmatis Nabi dalam menciptakan kedamaian dan stabilitas
yang terjaga dalam masyarakat yang plural ini.

Lebih dari itu, Piagam Madinah mencerminkan
pendekatan praktis dan kontekstual dari Nabi Muhammad
SAW dalam menerapkan prinsip-prinsip Islam pada kenyataan
sosial-politik yang ada. Meskipun Nabi Muhammad SAW tetap
mengedepankan prinsip-prinsip moral dan agama dalam
perumusan Piagam ini, beliau juga mempertimbangkan
dinamika sosial dan kebutuhan praktis yang ada. Piagam
Madinah menjadi model konstitusi pertama yang menciptakan
keseimbangan antara hak dan kewajiban, serta membangun
kerangka sosial yang inklusif dan berkeadilan bagi seluruh
penduduk Madinah, baik Muslim maupun non-Muslim.

Pentingnya peran Nabi Muhammad SAW dalam
perumusan Piagam Madinah bukan hanya terbatas pada aspek
hukum dan politik, tetapi juga mencerminkan visi beliau dalam
membangun masyarakat yang adil, toleran, dan saling

Transformasi Dunia Islam... | 221



menghormati. Piagam ini tidak hanya menjadi dasar
pemerintahan, tetapi juga menjadi fondasi bagi penciptaan
masyarakat yang berkeadilan sosial, serta pengakuan
terhadap pluralisme agama dan budaya yang sangat penting
bagi perkembangan Islam ke depan.

222 | Ahmad Yani, dkk



DAFTAR PUSTAKA

A. . Sabra, “lbn al-Haytham,” in Encyclopedia of Islam, ed. P.
Bearman et al. (Leiden: Brill, 2006).

A. I. Sabra, “The Optics of Ibn al-Haytham,” in History of
Science 13 (1975).

A’yun, Q., & Budiman, A. (2024). Interaksi Sosial Nabi
Muhammad Saw dan Komunitas Yahudi: Telaah Hadis
dalam Perspektif Historis-Psikologis. Tahdis: Jurnal
Kajian llmu Al-Hadis, 15(2).

A’yun, Q., Zulfikri, Z., & Hakim, L. (2022). Dinamika Relasi Nabi
SAW dengan Yahudi Perspektif Teori Konflik Ralf
Dahrendorf. Mashdar: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis,
4(1), 65-80.

Abdul Rauf, Hasan M. el-Badawy. Orientalisme dan
Misionarisme; Menelikung Pola Pikir Umat Islam,
Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007.

Abdullah, Z. (2009). Hubungan Islam dan Yahudi dalam
Konteks Pluralisme Agama. Jurnal Miqot, 33(1).

Abu Ja‘far Muhammad bin Jarir al-Tabariy, Tarikh al-Umam wa
al-Muluk, Juz. IV (Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyah,
1407 H.).

Abua Yasuf. Kitab al-Kharaj. Beirut: Dar al-Ma ‘rifah, 1979.

Aditya, Z. F. (2019). Romantisme Sistem Hukum Di Indonesia :
Kajian Atas Konstribusi Hukum Adat Dan Hukum Islam
Terhadap Pembangunan Hukum Di Indonesia. Jurnal
Rechts Vinding: Media Pembinaan Hukum Nasional, 8(1).
https://doi.org[10.33331/rechtsvinding.v8i1.305

Transformasi Dunia Islam... | 223


https://doi.org/10.33331/rechtsvinding.v8i1.305

Adwan, I. M. A. (2019). Hamas charter: Changes and principles.
In Politics and Religion Journal (Vol. 13, Issue 1).

Affaf Sabrah, al-Mustasyrign: Musykilt al-Ha«rah, al-Qhirah: Dr
al-Nahah alArabiyah, 1975

Ahmad Abdul Hamid Ghurab, Menyingkap Tabir Orientalisme,
Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 1992. Terj. AM. Basalamah

Ajid Thohir, Perbandingan Peradaban di Kawasan Dunia Islam
(Melacak Akar-akar Sejarah, Sosial, Politik, dan Budaya
Umat Islam), (Cet.l; Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
2004).

al-Baladhuri. Futdh al-Buldan. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah,
2000.

al-Bukhari. Sahih al-Bukhari, Kitab al-Jihad wa al-Siyar, bab:
Khurdj al-Yahtd min Jazirat al-‘Arab, no. 3053.

al-Faraqi, Ismail dan Lois Lamya, Atlas Budaya Islam,
terjemahan llyas Hasan. Bandung: Mizan, 2001.

al-Ghazali. al-Mustasfa min ‘llm al-Usdl. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘lIlmiyyah, 1993.

al-khallal. Ahkam Ahl al-Milal. Tahqiq: ‘Atiyyah al-Zahrani. Jilid
1.

Al-Khwarizmi, Al-Kitab al-Mukhtasar fi Hisab al-Jabr wa al-
Mugabala, ed. F. Rosen (Leipzig: 1831).

al-Mawardi. al-Ahkam al-Sultaniyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘IImiyyah, 1996.

al-Mubarakfiri, Safiyyu al-Rahman. Sirah  Nabawiyah,
Terjemahan Kathur Suhardi. Jakarta: Pustaka al-Kaustar,
1997.

al-Nadwi, Abu Hasan. Islam Membangun Peradaban Dunia.
Jakarta: Pustaka Jaya, 1988.

Al-Qur’anul Karim

al-Qurtubi. al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an. Jilid 4.

224 | Ahmad Yani, dkk



al-Tabari. Tarikh al-Rusul wa al-Muldk. Ed. Aba al-Fadl Ibrahim.
Beirut: Dar al-Turath, 1967.

Ali, K. Sejarah Islam Pra-Modern. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2000.

Amstron, Karen. Perang Suci dari Perang Salib hingga Perang
Teluk, terjemahan. Hikayat Darmawan. Jakarta: Serambi,
2003

Anas, A., & Adinugraha, H. H. (2017). Dakwah Nabi Muhammad
terhadap Masyarakat Madinah Perspektif Komunikasi
Antarbudaya. Illmu Dakwah: Academic Journal for
Homiletic Studies, 11(1), 53-72.

Anwar, K. (2016). Relasi Yahudi dan Nabi Muhammad di
Madinah: Pengaruhnya terhadap Politik Islam. Al-Ahkam,
179-202.

Azra, Azyumardi. Memahami Konflik barat-Islam dalam Era
Globalisasi, Pengantar dalam Buku Karel Strenbrink,
Kawan Dalam Pertikaian, Kaum Kolonial Belanda dan
Islam di Indonesia. Bandung: Mizan, 1995.

Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: PT. Gravindo
Persada, 2003).

Bahri, S. (2018). Interaksi Antara Kaum Muslimin Dengan Kaum
Yahudi. Jurnal llmiah Islam Futura, 6(2), 89-99.

Bartal, S. (2023). Hamas, Antisemitism and Social Media
Incitement. DAXIYANGGUO - REVISTA PORTUGUESA DE
ESTUDOS ASIATICOS /| PORTUGUESE JOURNAL OF
ASIAN  STUDIES, 30. https://doi.org/10.33167/1645-
4677.daxiyangguo2023.30/pp.171-193

Bellah, Robert N. & Beyond Believe: Menemukan Kembali
Agama: Esei-Esei Tentang Agama di Dunia Modern,
Jakarta: Paramadina, 2000

Transformasi Dunia Islam... | 225


https://doi.org/10.33167/1645-4677.daxiyangguo2023.30/pp.171-193
https://doi.org/10.33167/1645-4677.daxiyangguo2023.30/pp.171-193

Bruce Riedel. Who Are The Houthis, and Why Are We at War
With Them (18 Desember 2017). The Houthis: Who They
Are and Why Conflict Exists .

Budisantoso, In Nugroho. Hubungan Kristen-Islam Pasca
Tragedi WTC Dalam Perspektif Nostra Aetate, dalam
Jurnal Orientasi Baru, Vol. 15 No. 1-2 Oktober 2006.

Calore Hillenbrand, Perang Salib Sudut Pandang Islam, Cet.lll;
Jakarta: PT. Serambi [Imu Semesta, 2007

Charles Burnett, “The Coherence of the Arabic-Latin
Translation Program in Toledo in the Twelfth Century,”
Science in Context 14, no. 1-2 (2001).

Darman, A., Metodius, F. O. V., Sitohang, L. G, Letsoin, Y. S., &
Blareq, Y. K. G. (2022). Radikalisme Timur-Tengah dan
Pengaruhnya di Indonesia.  Perspektif, 16(2).
https://doi.org/10.69621/jpf.v16i2.131

David C. Lindberg, The Beginnings of Western Science
(Chicago: University of Chicago Press, 2007).

De Jong, Kees. Dari Perpisahan Kolonial ke Perjuangan
Nasional Bersama, dalam Gema Teologi, Vol. 36 No. 2,
Oktober 2012

Den, Th. Van. End Christiaan De Jong, Sejarah Perjumpaan
Gereja dan Islam, Jakarta: UPI STT Jakarta, t.th.

Dimitri Gutas, Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-
Arabic Translation Movement in Baghdad and Early
Abbasid Society (London: Routledge, 1998).

el-Ansary, Waleed. dkk. Ed. Kata Bersama Antara Muslim dan
Kristen, Cet. I; Yogyakarta: Gaja Mada University
Press,2019) h. 108.

Engineer, Asghar Ali. Islam dan Pembebasan, terj Hairus Salim
HS, Yogyakarta: Lkis, 1993

226 | Ahmad Yani, dkk


https://www.brookings.edu/articles/who-are-the-houthis-and-why-are-we-at-war-with-them/#:~:text=The%20Arab%20Spring%20came%20to,the%20process%20and%20of%20Hadi
https://www.brookings.edu/articles/who-are-the-houthis-and-why-are-we-at-war-with-them/#:~:text=The%20Arab%20Spring%20came%20to,the%20process%20and%20of%20Hadi
https://doi.org/10.69621/jpf.v16i2.131

Ernest Renan, Averroés et I'Averroisme (Paris: Calmann-Lévy,
1861)

Faeq, N., & Jahnata, D. (2020). The Historical Antecedents of
Hamas. International Journal of Social Science Research
and Review, 3(3). https://doi.org/10.47814/ijssrr.v3i3.49

Fatmah, F. (2018). Yahudi di Madinah: Kontribusinya terhadap
Nabi Muhammad SAW. Jurnal Living Hadis, 3(1), 71-87.

Fauzi, A., dan B. Santoso. “Kepemimpinan dan Konsep
Ketatanegaraan Umar Ibn al-Khattab.” Dosis: Jurnal
lImiah Pustaka Islam 4, no. 1 (2016): 10-22.

Febriani Amalina Shalihah dan Hasan Sidik. (2021). Pelanggaran
Hukum Internasional dalam Konflik Yaman Tahun 2015-
2019 dan Akibatnya Terhadap Situasi Krisis Kemanusian.
Jurnal ICMES 5(1): 22-42.

Franz Rosenthal, The Classical Heritage in Islam (London:
Routledge, 1992)

George Makdisi, The Rise of Colleges: Institutions of Learning
in Islam and the West (Edinburgh: Edinburgh University
Press, 1981).

George Saliba, Islamic Science and the Making of the European
Renaissance (Cambridge, MA: MIT Press, 2007).

Hadi, H. Suharno. “Surat ‘Ahd ‘Umar: Telaah Sejarah dan
Hukum.” SULTAN: Jurnal llmiah Studi Islam 8, no. 1
(2021): 1-20.

Hafizd, J. Z. (2021). Sejarah Hukum Islam di Indonesia: Dari
Masa Kerajaan Islam Sampai Indonesia Modern. Jurnal
Tamaddun : Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam, 9(1).
https://doi.org/10.24235/tamaddun.v9i1.8087

Hamidullah, Muhammad. Piagam Madinah: Dokumen Dasar
Konstitusi Islam. Jakarta: Al-Hidayah, 2011.

Transformasi Dunia Islam... | 227


https://doi.org/10.47814/ijssrr.v3i3.49
https://doi.org/10.24235/tamaddun.v9i1.8087

Hammond, Headline World Atlas, (New Jersey: Hammond
Incorporated Maplewood, 1969).

Hannase, M. (2018). Respon Muslim Indonesia Terhadap
Gerakan Islamisme Di Timur Tengah: Kasus Hamas Dan
Konflik Palestina. Rausyan Fikr: Jurnal Studi IImu
Ushuluddin Dan Filsafat, 12(2).
https://doi.org/10.24239/rsy.v12i2.81

Haris, M. (2016). Sejarah Hubungan Yahudi dan Islam.
Tasamuh: Jurnal Studi Islam, 8(1), 99-119.

Harun Nasution, Islam di Tinjau dari Berbagai Aspeknya (Cet.
V; Jakarta: Ul-Press, 1985).

Harvard University, “History of Science and the Islamic
World,” Course Catalog, 2023.

Hasibuan, U. K. M. (2024). Hubungan Islam dan Yahudi Nasrani
dalam Prespektif Hadis. FUTURE ACADEMIA: The Journal
of Multidisciplinary Research on Scientific and Advanced,
2(3), 247-261.

Hasnida, H. (2017). Sejarah Perkembangan Pendidikan Islam Di
Indonesia Pada Masa Pra Kolonialisme Dan Masa
Kolonialisme (Belanda, Jepang, Sekutu). Kordinat: Jurnal
Komunikasi Antar Perguruan Tinggi Agama Islam, 16(2).
https://doi.org/10.15408/kordinat.v16i2.6442

Hassan Ibrahim Hassan, Sejarah dan Kebudayaan Islam (Cet I;
Yogyakarta: Kota Kembang, 2009).

Hengky. (2019). Penerapan Hukum Humaniter Internasional
Dalam Konflik Bersenjata Antara Palestina Dan Israel.
Lex Et Societatis, 7(2).

Hillenbrand, Carol. Perang Salib Sudut Pandang Islam,
terjemahan Hariadi. Jakarta: serambi, 2005.

228 | Ahmad Yani, dkk


https://doi.org/10.24239/rsy.v12i2.81
https://doi.org/10.15408/kordinat.v16i2.6442

Ho Hengkyo. (2019). Penerapan Hukum Humaniter
Internasional Dalam Konflik Bersenjata Antara Palestina
Dan Israel. Lex Et Societatis, 7(2).

Humairah, A. E., & Hasaruddin, H. (2023). Hubungan Islam dan
Yahudi Dalam Lintas Sejarah. Edu Sociata: Jurnal
Pendidikan Sosiologi, 6(2), 714-729.

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah. I'lam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabbil
‘Alamin. Beirut: Dar al-Ma ‘rifah, t.t.

Ibn al-Qayyim. Ahkam Ahl al-Dhimmah. Tahqiq: Yusuf al-Bakri
dan Shu‘ayb al-Arna’t. Beirut: Dar al-Risalah, 1997.

Ibn Kathir. al-Bidayah wa al-Nihayah. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah, 1993.

Ibn Sa‘d. Tabagat al-Kubra. Beirut: Dar Sadir, 1960.

Ibnu Hajar al-‘Asqgalani. Fath al-Bari bi Sharh Sahih al-Bukhari.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah, 2010.

Ibnu Hisham. Sirah al-Nabawiyyah. Tahqiq: Mustafa al-Saqqa.
Beirut: Dar al-Maarif, t.t.

Idris, M. A. (2022). Multikulturalisme Dan Dinamika Pendidikan
Islam Di Indonesia (Dari Masa Penjahahan Hingga
Reformasi). Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam, 10(1).
https://doi.org/10.21274/taalum.2022.10.1.79-100

Jazuli, A,, Ediyono, S., Malik, A., Ahmad, A. A. H., & Muslifah, S.
(2023). The Hegemony Of Hamas And Its Impact On The
Social Behavior Of The Palestinian Society. Jurnal CMES,
16(1). https://doi.org/10.20961/cmes.16.1.67057

Jerald. F. Dirks, Salib di Bulan Sabit, Jakarta: PT. Serambi llmu
Semesta, 2001. Kung, Hans. “Sebuah Model Dialog
Kristen-Islam”, Paramida vol. 1, 1998 Ma’arif, Ahmad
Syafi’i. Al-Qur’an, Realitas Sosial dan Simbol Sejarah:
Sebuah Refleksi, Bandung: Penerbit Pustaka, 1985

Transformasi Dunia Islam... | 229


https://doi.org/10.21274/taalum.2022.10.1.79-100
https://doi.org/10.20961/cmes.16.1.67057

Jim Al-Khalili, The House of Wisdom: How Arabic Science
Saved Ancient Knowledge and Gave Us the Renaissance
(New York: Penguin, 2011), 140.

Jonathan Lyons, The House of Wisdom: How the Arabs
Transformed Western  Civilization (New  York:
Bloomsbury Press, 2009), 45.

Khumairoh, M. 1., & Fadhil, A. (2019). Gerakan Intifadhah dan
Kemunculan Hamas (1987-1993). Jurnal Sejarah Dan
Pendidikan Sejarah, 1(1).

Kristianto, A., & Al Farisi, A. (2024). Argumentasi Nabi
Muhammad dalam Menghadapi Serangan Yahudi:
Sebuah Pendekatan Retoris. Indonesian Journal of
Humanities and Social Sciences, 5(3), 1517-1532.

Kurniyawan, T. (2021). Gerakan Perlawanan Hamas Dalam
Konflik Israel- Palestina (1987-1993 M). UIN Sunan
Kalijaga Press, 14(1).

Kusuma, A. J., Rahmawati, R., & Fathun, L. O. M. (2022). Model
Islam Inklusif Di Indonesia Sebagai Kajian Kritik Terhadap
Teori “Clash Of Civilizations” Samuel P. Huntington.
Journal of Political Issues, 3(2).
https://doi.org/10.33019/jpi.v3i2.71

L. Esposito, John. Bahaya Hijau, Alihbahasa Sunarto.
Jogjakarta: Pustaka Pelajar, 1997.

M. Sewang, Ahmad. Islamisasi Kerajaan Gowa; Abad XVI
sampai Abad XVII. Jakarta Yayasan Obor Indonesia, 2005.

M. Watt, Islam and The Integration of Society, cet. IV, London:
Routledge and Kegan Paul, 1970.

Mahmoud, H., & Abuzerr, S. (2023). State of the health-care
system in Gaza during the Israel-Hamas war. In The
Lancet (Vol. 402, Issue 10419).
https://doi.org/10.1016/S0140-6736(23)02634-X

230 | Ahmad Yani, dkk


https://doi.org/10.33019/jpi.v3i2.71
https://doi.org/10.1016/S0140-6736(23)02634-X

Majid, M. F. F.,, Muhammad, H. Z., Dinata, I., & Pratama, T.
(2023). Relasi Islam Dan Politik Dalam Sejarah Nasional
Indonesia. Mutiara : Jurnal IImiah Multidisiplin Indonesia,
1(1). https://doi.org/10.61404/jimi.v1i1.9

Maijlis Ulama Indonesia Propinsi Sulawesi Selatan, al-Qur’an
dan Terjemahnya, Gowa Sulawesi Selatan: PT Tiga
Serangkai Pustaka Mandiri, 2013.

Makruflis, M. (2021). PERIODESASI HUKUM ISLAM DALAM
PERSPEKTIF SEJARAH. IndraTech, 2(1).
https://doi.org/10.56005/jit.v2i1.91

Malik bin Anas. al-Muwatta’. Riwayat Yahya ibn Yahya al-
Laythi, Bab: Ma ja’a fi Jazirat al-‘Arab, no. 1860.

Mardenis. (2012). Revitalisasi Peran Organisasi Konferensi
Islam(OKI) untuk Mewujudkan Negara Palestina
Merdeka. In Mmh (Issue 2).

Mhadhbi, A. (2023). Satu anak tewas tiap 10 menit dan 70%
populasi Gaza mengungsi. Bbc.

Mujib, A. (2021). Sejarah Masuknya Islam Dan Keragaman
Kebudayaan Islam Di Indonesia. Dewantara, XI.

Mulyawan, F., & Tiara, D. (2020). KARAKTERISTIK HUKUM
ISLAM PADA ZAMAN PENJAJAHAN BELANDA DAN
JEPANG. UNES Law Review, 3(2).
https://doi.org/10.31933/unesrev.v3i2.151

Musyrifah Sunanto, Sejarah Islam Klasik : Perkembangan limu
Pengetahuan Islam, (Cet ke 3: Jakarta, Kencana Prenada
Media Group, 2007).

Muthoharoh, M., & Ronal madiih, A. (2023). Historis
Pendidikan Islam di Nusantara. Attanwir: Jurnal

Keislaman Dan Pendidikan, 14(1).
https://doi.org[10.53915/jurnalkeislamandanpendidikan.
V14i1.324

Transformasi Dunia Islam... | 231


https://doi.org/10.61404/jimi.v1i1.9
https://doi.org/10.56005/jit.v2i1.91
https://doi.org/10.31933/unesrev.v3i2.151
https://doi.org/10.53915/jurnalkeislamandanpendidikan.v14i1.324
https://doi.org/10.53915/jurnalkeislamandanpendidikan.v14i1.324

Nasution, A. S. (2023). Sejarah Pendidikan Islam Di Indonesia
Perspektif Sejarah Kritis Ibnu Kholdun. EDU-RILIGIA:
Jurnal llmu Pendidikan Islam Dan Keagamaan, 7(2).
https://doi.org/10.47006/er.v7i2.13186

Nasution, faizah. (2020). Sejarah Masuk dan Berkembangnya
Islam di Indonesia. In Sejarah dan Kebudayaan islam (Vol.
9, Issue 1).

Nasution, Harun Pembaharuan Dalam Islam; Sejarah Pemikiran
dan Gerakan. Jakarta: Buan Bintang, 1975

Nawawi, al-. Minhaj al-Talibin. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah,
2005.

P. Huntington, Samuel. The Clash of Civilisation and The
Remaking of Word Order. New York: Touchtone, 1998.

Perpustakaan Nasional: Katalog Dalam Terbitan (KDT),
Ensiklopedi Mini Sejarah dan Kebudayaan Islam (Jakarta:
Logos Wacana limu, 1996).

Peter Adamson, Philosophy in the Islamic World: A Very Short
Introduction (Oxford: Oxford University Press, 2016).

Philip K. Hitti, Histrory of the Arabs (Cet. I; Jakarta: PT. Serambi
lImu Semesta, 2010).

Rahman, B. J. (2020). Hamas dan Fatah: Tekanan Ideologi
dalam Membebaskan Palestina. Ampera: A Research
Journal on Politics and Islamic Civilization, 1(2).
https://doi.org[10.19109/ampera.v1i2.5553

Rahmani, A. N. (2023). Dampak Perang Israel-Hamas Terhadap
Harga Saham Dan Minat Beli Masyarakat Produk
Pendukung Israel. Academy of Education Journal, 14(2).
https://doi.org/10.47200/a0ej.v14i2.2104

Rinaldy, A. (2023). Perbandingan Media Internasional: CNN
dan Al-Jazeera Terkait Serangan Udara Pasukan Hamas

232 | Ahmad Yani, dkk


https://doi.org/10.47006/er.v7i2.13186
https://doi.org/10.19109/ampera.v1i2.5553
https://doi.org/10.47200/aoej.v14i2.2104

ke Israel. Review of International Relations, 5(2).
https://doi.org[10.24252/rir.v5i2.43277

Rosanti, D. E. (2022). Metodologi Studi Sejarah Peradaban
Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 10(January).

Roy Porter, The Greatest Benefit to Mankind: A Medical
History of Humanity (New York: Norton, 1997).

Rubinstein-Shemer, N., & Flamer, N. (2024). Projective
Psychological Warfare (PPW): an analysis of Hamas
Hebrew videoclips as part of its propaganda campaign
against Israel (2007-2014). Middle Eastern Studies,
60(2). https://doi.org/10.1080/00263206.2023.2186859

Rukmini, S. (2017). Hubungan Yahudi dan Islam dalam Lintasan
Sejarah. Al-Hikmah, 19(2), 74-87.

Saeed, Abdullah. Pengantar Studi Al-Qur’an, terj. Shulkhah &
Sahiron Syamsuddin, Yogyakarta: Baitul Hikmah Press,
2016.

Said, R. A. R., Alimuddin, A., & Ansharullah, A. (2019).
Hubungan Islam dan Yahudi dalam Lintasan Sejarah. AL
ASAS, 2(1), 25-39.

Salim, S. (2016). Lektur Moderen Sejarah Pendidikan Islam Di
Indonesia. MIQOT: Jurnal lImu-llmu Keislaman, 40(1).
https://doi.org/10.30821/miqot.v40i1.238

Sari, D. L. (2018). Operation Protective Edge 2014: Justifikasi
Israel terhadap Pelanggaran Hukum Internasional dalam
Prinsip Just War. Global: Jurnal Politik Internasional,
20(1). https://doi.org/10.7454/global.v20i1.314

Seyyed Hossein Nasr, Science and Civilization in Islam
(Cambridge: Harvard University Press, 2006).

Shihab, Alwi. Islam Inklusif Menuju Sikap Terbuka dalam
Beragama. Cet. IV. Bandung: Mizan. Tahun 1990.

Transformasi Dunia Islam... | 233


https://doi.org/10.24252/rir.v5i2.43277
https://doi.org/10.1080/00263206.2023.2186859
https://doi.org/10.30821/miqot.v40i1.238
https://doi.org/10.7454/global.v20i1.314

Simanjorang, B. M., SyahPutra, B. A., Husin, M. H., Bangun, .
Br., Zawani, N., Siburian, T. D. N., Perangin-Angin, Z. G., &
Prayetno. (2023). Pengaruh Konflik Palestina Dengan
Israel Terhadap Gerakan Perlawanan Hamas dan
Dampaknya Bagi Indonesia. Mediation: Journal of Law,
2(2).

Simarmata, M. A. I., & Yuliana, N. (2023). Analisis Framing
Konflik Israel-Palestina Dalam Sindonews.Com Dan Cnn
Indonesia. Triwikrama: Jurnal Multidisiplin IImu Sosial,
2(9)

SJ. J. Bakker, Piagam Nostra Aetate Konsili Vatikan Il: Tafsiran
Zaman Kita, Zaman Dialog Antar-Agama. Jogjakarta:
Kanisius, 1972.

Smith, Wilfred Cantwekk. The On Understanding Islam-
Selected Studies. The Hague Paris And New York:
Mouton Publisher, 1981.

Sou“yb, Joesoef Orientalisme dan Islam, Cet. Il Jakarta: Bulan
Bintang, 1985.

Sourdel, Dominique. The Abbasid Caliphate. Trans. L. Gardet.
London: Routledge, 1970.

Susilo, A. A., & Wulansari, R. (2020). Sejarah Pesantren Sebagai
Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia. Tamaddun:
Jurnal Kebudayaan Dan Sastra Islam, 20(2).
https://doi.org[10.19109/tamaddun.v20i2.6676

Susmihara, Sejarah Perkembangan Orientalis, Jurnal Rihlah
Volume V No. 1/2017.

Syahab, A. (2017). Pengaruh Neo-Revivalis Islam Terhadap
Sekulerisme Di Palestina. TAJDID: Jurnal I[lmu
Ushuluddin, 16(1). https://doi.org/10.30631/tjd.v16i1.51

Tabroni, R., Zakaria, M. M., Dienaputra, R. D., & Mulyadi, R. M.
(2020). Memandang Wajah Negara Islam Di Indonesia:

234 | Ahmad Yani, dkk


https://doi.org/10.19109/tamaddun.v20i2.6676
https://doi.org/10.30631/tjd.v16i1.51

Usaha Pembelajaran Sejarah Melalui Materi Konflik.
AGASTYA: JURNAL SEJARAH DAN PEMBELAJARANNYA,
10(1). https://doi.org/10.25273/ajsp.v10i1.4467

Tamin, Z., & Mollah, M. K. (2021). Sejarah Sosial Literasi Di
Indonesia; Dari Tradisi Islam Hingga Perumusan
Kebijakan. Al-Ibrah, 6(1).

Teiner, D. (2021). Bibliography: Hamas. Perspectives on
Terrorism, 15(4).

The Polarization of the Hamas Movement in Palestine and Its
Influence on Indonesian Defense Issues: A Geopolitical
and Military Overview. (2021). Jurnal of Middle East and
Islamic Studies, 8(2).
https://doi.org[10.7454/meis.v8i2.138

Thohir, Ajib. Perkembangan Peradaban Islam di Kawasan
Dunia Islam. Cet. I; Semarang: Dina Utama, 1997.

Thohir, Ajib. Perkembangan Peradan di Kawasan Dunis Islam,
Melacak Akar-Akar Sejarah, Sosial, Politik dan Budaya
Umat Islam. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2004.

Toby E. Huff, The Rise of Early Modern Science (Cambridge:
Cambridge University Press, 2003).

Tomadehe, S., Syukur, S., & Susmihara, S. (2023). Sejarah Islam
Modern DiIndonesia. JURNAL ILMIAH FALSAFAH: Jurnal
Kajian Filsafat, Teologi Dan Humaniora, 8(2).
https://doi.org[10.37567/jif.v8i2.1606

Umar, A. Muin. Orientalisme dan Studi Tentang Islam, Jakarta:
Bulan Bintang, 1978.

UNESCO, “The Contribution of Islamic Culture to Science and
Knowledge,” 2024.

Victor J. Katz, A History of Mathematics: An Introduction (New
York: Addison Wesley, 1993).

Transformasi Dunia Islam... | 235


https://doi.org/10.25273/ajsp.v10i1.4467
https://doi.org/10.7454/meis.v8i2.138
https://doi.org/10.37567/jif.v8i2.1606

W Said, Edward. Orietalism diterjemahkan oleh Asep Hikmah
dengan judul Orientalisme. Cet. Ill. Bandung: Pustaka.
1996.

W. Montgemary Watt, Islam dan Peradaban Dunia (Jakarta:
PT. Gramedia Pustaka, 2007).

Wagemakers, J. (2010). Legitimizing pragmatism: Hamas’
framing efforts from militancy to moderation and back?
Terrorism and Political Violence, 22(3).
https://doi.org/10.1080/09546551003765942

Wahab, M. A. (2021). Stigma tak Logis di Pernyataan Bahasa
Arab Ciri-Ciri Teroris. Www.Republika.Co.ld/.

Wardoyo, B. (2017). Pemerintah Hamas dan Prospek
Perdamaian. Global: Jurnal Politik Internasional, 8(2).
https://doi.org/10.7454/global.v8i2.254

Yahdi, M. (2023). Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan
Pendidikan Islam di Indonesia. Jurnal Pendidikan Kreatif,
4(1). https://doi.org/10.24252/jpk.v4i1.39183

Yasin, Muhammad. “Ahl al-Dhimmah pada Masa Umar bin
Khattab.” Al-Turas: Jurnal Kajian Keislaman 10, no. 2
(2024): 45-58.

Zakaria, S. A., Ahmad, S., & Wahid, H. (2015). Boikot Mcdonald:
Hukum Perlaksanaanya Di Malaysia Dan Kesan Terhadap
Guna Tenaga. EProsiding Seminar Figh Semasa (SeFis).

236 | Ahmad Yani, dkk


https://doi.org/10.1080/09546551003765942
http://www.republika.co.id/
https://doi.org/10.7454/global.v8i2.254
https://doi.org/10.24252/jpk.v4i1.39183

BIOGRAFI PENULIS

Ahmad Yani dalah seorang pendidik dan
akademisi yang saat ini aktif sebagai
dosen pada Program Studi Sejarah
Peradaban Islam Fakultas Ushuluddin,
Adab, dan Dakwah Institut Agama Islam
Negeri (IAIN) Parepare, Indonesia. la
meraih gelar Magister Sejarah Peradaban
Islam pada Pascasarjana Universitas
Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar
pada tahun 2018, menyelesaikan pendidikan doktoralnya pada
tahun 2024, dan sejak itu telah mengumpulkan pengalaman
luas dalam bidang sejarah peradaban Islam. Kontribusi
penelitiannya dan gagasannya telah dipublikasikan dalam
beberapa kolom opini, buku, dan jurnal yang diakreditasi
secara nasional maupun internasional. Untuk pertanyaan lebih
lanjut, Anda dapat menghubunginya di
ahmadyanio1@iainpare.ac.id

i

Prof. Dr. H. Hasaruddin, M.Ag, Lahir di
Wale, 09- 09- 1971. Prof. DR. H.
Hasaruddin, S. Ag, M. Ag., telah aktif
berceramah/ mengisi kajian keagamaan
sejak duduk di bangku kuliah S1. Kajian
yang biasa dibawakan tentang Islam dan
Kemanusiaan, Islam sebagai agama
Rahmat dan Kasih Sayang, Moderasi
Beragama dan sebagainya. Tradisi
membawa kajian/Ceramah dilanjutkan setelah aktif sebagai

Transformasi Dunia Islam... | 237


mailto:ahmadyani01@iainpare.ac.id

seorang dosen pada Universitas Islam Negeri Alauddin
Makassar hingga saat ini. Pendidikan S1 diselesaikan pada
prodi Bahasa dan Sastera Arab IAIN Alauddin Makassar, 1997,
kemudian  melanjutkan  pendidikan pada  Program
Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta dan Pendidikan
S3 pada prodi Dirasah Islamiyah UIN Alauddin Makassar.
Hingga saat ini, Prof. DR. H. Hasaruddin, S. Ag. M. Ag, aktif
sebagai dosen Sejarah Peradaban Islam pada Prodi S1, S2, dan
S3 UIN Alaiddin Makassar, juga aktif sebagai muballigh IMMIM
Makassar.

Rustam Magun Pikahulan, M.H, Lahir di
Desa lha (Maluku) 21 Februari 1994,
menyelesaikan studi S-1 pada Fakultas
Syariah dan Ekonomi Islam Institut
Agama Islam Negeri (IAIN) Ambon.
Setelah itu melanjutkan studi S-2 pada
, Program Studi Magister IlImu Hukum
Fakultas Hukum Universitas
Muhammadiyah Yogyakarta. Saat ini
penulis aktif sebagai dosen pada Fakultas Syariah dan Iimu
Hukum Islam IAIN Parepare. Penulis menulis buku pertama kali
tahun 2019 yang berjudul ‘“Hukum Perikatan”, kemudian pada
tahun 2020 penulis kembali menulis buku dengan yang
berjudul “Aspek Hukum Alih Teknologi dalam Investasi”, pada
tahun 2021 menulis buku yang berjudul “Aspek Hukum
Perbankan Syariah” dan pada tahun 2022 penulis kembali
menulis buku yang berjudul “Hukum Lembaga Keuangan
Syariah”. Selain menulis buku referensi untuk perkuliahan,
penulis juga terlibat dalam penulisan buku chapter yang
berjudul “Mainstreaming Moderasi Beragama dalam Dinamika
Kebangsaan” bersama beberapa dosen pada lingkup IAIN

238 | Ahmad Yani, dkk



Parepare. Selain menulis, penulis juga aktif dalam berbagai
kegiatan pengabdian dengan bergabung pada beberapa
organisasi kemasyarakatan dan juga aktif dalam kegiatan

penelitian.

lin Mutmainnah,S.HIl., M.Hl., [ahir di
Pangkajene Sidrap pada tanggal 3 Juni
1989. la merupakan Dosen pada Fakultas
Syariah dan Ilmu Hukum Islam IAIN

"‘ ~ Parepare. Penulis menyelesaikan

{ pendidikan S1 Jurusan Peradilan Agama
'»«,‘1 Lo b dan S2 Syariah Hukum Islam di UIN
_f_. & Alauddin Makassar masing-masing pada
tahun 2011 dan 2015. Untuk dapat saling

terhubung dapat mengirim pesan di email
iinmutmainnah@iainpare.ac.id atau akun

@iin_mutmainnah36 di Instagram.

Sri Karmila Dol, S.H., M.H, lahir di
Makassar pada tanggal 6 januari 1989. la
merupakan Advokat pada kantor hukum
Sri Karmila Dol Advokat & Konsultan
Hukum. Penulis menyelesaikan
pendidikan S1jurusan llmu Hukum tahun
2011 di  UIN Alauddin  Makassar,
Mengikuti Pendidikan Khusus Profesi
Advokat dan Lulus Ujian Pendidikan

Khusus Profesi Advokat tahun 2018 dan menyelesaikan
pendidikan S2 Prodi Hukum pada tahun 2024 di Universitas
Indonesia Timur Makassar. Untuk dapat saling terhubung
dapat mengirim pesan di email dolmilaw89@gmail.com atau
akun @Mbhila Dol di Instagram.

Transformasi Dunia Islam... | 239


mailto:iinmutmainnah@iainpare.ac.id

Muh. Isra Syarif, S.H., M.H., lahir di
Tongauna, Tanggal 17 November 1998.
Berasal dari Kab. Konawe, Sulawesi
Tenggara. la merupakan Dosen dan
Pengelola STIBA Makassar. Penulis
menyelesaikan pendidikan S1 Jurusan
Perbandingan  Mazhab di  STIBA
Makassar Pada Tahun 2019 dan S2
Jurusan Syariah Hukum Islam di UIN
Alauddin Makassar Pada Tahun 2022. Untuk dapat saling
terhubung dapat mengirim pesan di email
muhammadisra@stiba.ac.id atau melalui akun Instagram
@Muhammadisrasyari

Muhammad Rusydi Kadir, S.H.,M.H, Lahir
di Parigi Provinsi Sulawesi Tengah, pada
16 Juli 1997. la merupakan Ketua
pengurus Yayasan Tarbiyah DDI Parigi,
pernah mengabdikan diri sebagai Dosen
LB di UIN Datokarama Palu sejak 2022-
2024. Penulis menyelesaikan S1 Hukum
Keluarga Islam di Ull Yogyakarta pada
tahun 2018 dan melanjutkan program
Magister Hukum Ekonomi Syariah di UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta pada 2019-2021. Untuk dapat saling terhubung
dapat mengirim pesan ke email rusydikadir@gmail.com.

240 | Ahmad Yani, dkk


mailto:rusydikadir@gmail.com

Abdul Hafid., S.Sos. S.Hl., M.H. lahir di
Mamasa 15 April 1982. Bekerja sebagai
ASN di Kemenag Kabupaten Mamasa.
Penulis menyelesaikan Pendidikan S1
Pada UIN Alauddin Makassar jurusan
Bimbingan Penyuluhan Islam selesai
Tahun 2009. Melanjutkan Pendidikan
pada STAI DDI Polman Jurusan Hukum
Keluarga (Ahwal al Syakhsiyah) dan
mendapat gelar S.HI tahun 2012 Selanjutnya program S2
Syariah/Hukum islam di UIN Alauddin Makassar selesai tahun
2021. Alamat email: abdulhafid3634@gmail.com

Nurhidayat Nurdin, SH, MH, Lahir di
Kabupaten Bantaeng, tanggal 19 juli1987,
alumni pondok pesantren Annahdlah
Makassar. Sehari- harinya membina
santri-santriwati di pondok pesantren,
menyelesaikan S1 dan S2 di Inkhas,
Sukabumi.

Zulayka Muchtar adalah  seorang
akademisi dan peneliti di bidang Hukum
Keluarga Islam, yang berasal dari
Sulawesi Selatan. la dikenal melalui
kontribusinya  dalam  kajian  fikih
parenting dan dinamika keluarga pasca
perceraian.  Zulayka  menyelesaikan
pendidikan sarjana (S.H.) di Fakultas

Transformasi Dunia Islam... | 241



Syariah dan Hukum, Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin
Makassar pada tahun 2022 . Setelah itu, ia melanjutkan studi
magister di Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Palopo, dengan
fokus pada Hukum Keluarga Islam. Tesisnya yang berjudul
““Hak Anak dan Pola Asuh pada Keluarga Bercerai Perspektif
Fikih Parenting (Studi Kasus di Kecamatan Mungkajang Kota
Palopo)” diselesaikan pada tahun 2023. Dalam dunia
akademik, Zulayka aktif meneliti isu-isu sosial keagamaan,
khususnya yang berkaitan dengan keluarga dan peran gender
dalam konteks Islam. Salah satu penelitiannya yang
dipublikasikan dalam jurnal ilmiah membahas perubahan
peran ekonomi keluarga korban banjir bandang di Luwu Utara,
serta dampaknya terhadap pembentukan keluarga Sakinah.
Pada tahun 2024, Zulayka Muchtar berhasil lulus dalam seleksi
Aparatur Sipil Negara (ASN), sebagaimana diumumkan oleh
Fakultas Syariah dan Hukum UIN Alauddin Makassar. Hal ini
menunjukkan pengakuan atas kompetensinya di bidang
hukum keluarga dan kontribusinya dalam pelayanan publik.
Penelitian Zulayka banyak menyoroti isu-isu seperti hak anak
pasca perceraian, pola asuh dalam keluarga Islam, serta
dampak bencana terhadap struktur dan peran dalam keluarga.
Pendekatannya yang berbasis fikih parenting memberikan
perspektif baru dalam memahami dinamika keluarga Muslim
di Indonesia. Dengan latar belakang akademik yang kuat dan
komitmen terhadap penelitian yang relevan secara sosial,
Zulayka Muchtar merupakan salah satu akademisi muda yang
berkontribusi signifikan dalam pengembangan studi Hukum
Keluarga Islam di Indonesia.

242 | Ahmad Yani, dkk



Rudianto, Lahir di Kajang o5 Agustus
1993, ia mrupakan anak Pertama dari dua
brsaudara dari pasagan saumi dan istri
(Amiruddin dan Ibu Cekong). Jenjang
pendidikan S1 pada jurusan Peradilan
Agama UIN Alauddin Makassar pada
Tahun 2012 dan melanjutkan pndidikan
pada Prodi Dirasya Islamiah, Syariah dan
Hukum Islam di UIN Alauddin Makassar
pada tahun 2017.

Nur Saiful, S.H., M.H. lahir di Kabupaten
Gowa pada tanggal 06 Agustus 1996.
Saat ini penulis merupakan mahasiswa
Program Doktor Pascasarjana UIN
Alauddin Makassar dengan konsentrasi
Syariah dan Hukum Islam. Menyelesaikan
pendidikan Sarjana (S1) Tahun 2021 di
Universitas Muhammadiyah Makassar
pada program studi Hukum Ekonomi
Syariah, dan melanjutkan studi Magister (S2) di Pascasarjana
UIN Alauddin Makassar pada konsentrasi Syariah dan Hukum
Tahun 2023. Untuk membangun komunikasi dan ruang diskusi
yang konstruktif, penulis dapat dihubungi melalui email:
nursaifulo6@gmail.com atau melalui akun Instagram:
@nrs_ifhull.

Transformasi Dunia Islam... | 243



Muh. Fadel As'ad, S.H., M.H., lahir di
Kolaka pada tanggal 3 April 1997. Ia
merupakan salah satu pengelola di IAl
STIBA Makassar. Penulis menyelesaikan
pendidikan S1 Jurusan Perbandingan
Mazhab di STIBA Makassar dan Hukum
dan S2 Syariah dan Hukum Islam di UIN
Alauddin Makassar, masing-masing pada
tahun 2019 dan 2024, untuk dapat saling
terhubung dapat mengirim pesan di email
muhfadelasad@stiba.ac.id

Tahwin Alamsyah, S.H., M.H, lahir di
Jakarta pada 4 Desember 1996. la dikenal
sebagai akademisi dalam bidang Hukum
dan pemerhati lingkungan. la
menyelesaikan pendidikan S-1di Fakultas
Syariah dan Hukum Universitas Islam
Negeri Alauddin Makassar pada tahun
2018, ia kemudian menyelesaikan
pendidikan Magister konsentrasi Hukum
Tata Negara pada Program Pascasarjana Universitas Muslim
Indonesia tahun 2023. Dalam dunia akademik, ia aktif meneliti
isu-isu sosial kemasyarakatan, khususnya yang berkaitan
dengan lingkungan. Salah satu penelitiannya telah
dipublikasikan dalam jurnal ilmiah membahas tentang Dampak
Overload Kendaraan Angkutan Barang. Sebagai pemuda ia
aktif di berbagai organisasi, baik ormas islam ataupun
organisasi kepemudaan, saat ini ia Menjabat sebagai Kepala
Staf Resimen Mahasiswa Sulawesi Selatan priode 2022-2025
juga aktif di organisasi Gerakan Pemuda Ansor. Pada tahun

244 | Ahmad Yani, dkk


mailto:muhfadelasad@stiba.ac.id

2021ia memulaikarirnya di salah satu instansi pemerintah yang
membidangi kebijakan transportasi darat.

Abdul Rahim, S.H.I,M.H. Lahir di
Bungoro Pangkep pada tanggal o2
Maret 1991. la merupakan penghulu
sekaligus kepala KUA Kecamatan Mambi
Kabupaten Mamasa. Penulis
menyelesaikan pendidikan S 1 Jurusan
Peradilan Agama di UIN Aladdin
Makassar dan S2 Hukum Perdata di UMI
masing-masing pada tahun 2014 dan
2018. Untuk dapat saling terhubung dapat mengirim pesan di
email abdulrahimo203912@gamil.com atau akun Facebook
Abdul Rahim

Transformasi Dunia Islam... | 245



246 | Ahmad Yani, dkk



